
O QUE É O ESPIRITISMO



Outras obras do autor
editadas por Léon Denis – Gráfi ca e Editora:

• O Livro dos Espíritos
• O Livro dos Médiuns
•  O Evangelho Segundo o Espiritismo
• O Céu e o Inferno
• A Passagem (Opúsculo)
• Temor da Morte, o Céu (Opúsculo)
• A Gênese
• Obras Póstumas

CIP - BRASIL - CATALOGAÇÃO-NA-FONTE
SINDICATO NACIONAL DOS EDITORES DE LIVROS, RJ.

K27q

08-2572. CDD: 133.9
CDU: 133.9

Kardec, Allan, 1804-1869
O Que é o Espiritismo: introdução ao conhecimento do 

mundo invisível pelas manifestações dos espíritos, contendo o 
resumo dos princípios da Doutrina Espírita e a resposta às prin-
cipais objeções / Allan Kardec; tradução de Albertina Escudeiro 
Sêco. 1. ed. — Rio de Janeiro: CELD, 2008.

134p.; 12,7x17cm
ISBN 978-85-7297-421-9

1. Espiritismo. I. Título.



O QUE É O ESPIRITISMO

ALLAN KARDEC

1a Edição

Introdução ao conhecimento do mundo invisível pelas mani-
festações dos espíritos, contendo o resumo dos princípios da Doutri-
na Espírita e a resposta às principais objeções.

•  Fora da caridade não há salvação.
•  Nascer, morrer, renascer ainda e progredir   
 sempre, tal é a lei. 
•  Não há fé inquebrantável senão aquela que   
 pode encarar a razão frente a frente em todas   
 as épocas da humanidade. 



O QUE É O ESPIRITISMO
Allan Kardec

Título do original francês:
Qu’est-ce Que Le Spiritisme

(Lançado Em Paris no mês de julho de 1859.)

1a Edição: agosto de 2008;
1a tiragem, do 1o ao 2o milheiro.

L 3480808
Tradução e revisão de originais:

Albertina Escudeiro Sêco

Diagramação e capa:
Rogério Mota

Revisão:
Cláudia Rocha e Luciana Peres



Allan Kardec
(1804-1869)





SUMÁRIO

PREÂMBULO .............................................................................................................................9

CAPÍTULO I

PEQUENA CONFERÊNCIA ESPÍRITA

PRIMEIRA CONVERSAÇÃO. O CRÍTICO .............................................................11

SEGUNDA CONVERSAÇÃO. O CÉTICO ............................................................. 20
Espiritismo e Espiritualismo ..................................................................................20 

Dissidências ..........................................................................................................22 

Fenômenos Espíritas Simulados ..........................................................................24 

A Impotência dos Detratores  ................................................................................25

O Maravilhoso e o Sobrenatural  ..........................................................................26

Oposição da Ciência .............................................................................................27 

Falsas Explicações dos Fenômenos.....................................................................32

• Alucinação ..................................................................................................32

• Fluido magnético ........................................................................................32

• Refl exo do pensamento .............................................................................32

• Sobreexcitação cerebral ............................................................................32

• Estado sonam búlico dos médiuns .............................................................32 

Não Basta aos Incrédulos Verem para se Convencerem .....................................34 

Boa ou Má Vontade dos Espíritos para Convencer ..............................................36

Origem das Idéias Espíritas Modernas .................................................................36

Meios de Comunicação ........................................................................................39

Os Médiuns Interesseiros  ....................................................................................42

Os Médiuns e os Feiticeiros  .................................................................................46

Diversidade nos Espíritos .....................................................................................47

Utilidade Prática das Manifestações .....................................................................50 

Loucura, Suicídio, Obsessão ................................................................................51 

Esquecimento do Passado ...................................................................................53 

Elementos de Convicção ......................................................................................56

Sociedades Espíritas ............................................................................................58

Interdição do Espiritismo .......................................................................................59

TERCEIRA CONVERSAÇÃO. O PADRE  ......................................................................60



CAPÍTULO II

NOÇÕES ELEMENTARES DE ESPIRITISMO

Observações Preliminares ..............................................................................................80

Dos Espíritos ...................................................................................................................81
Comunicações com o Mundo Invisível ............................................................................84
Objetivo Providencial das Manifestações Espíritas.........................................................91
Dos Médiuns ...................................................................................................................91
As Difi culdades dos Médiuns ..........................................................................................94
Qualidades dos Médiuns .................................................................................................97
Charlatanismo .................................................................................................................99
Identidade dos Espíritos  ...............................................................................................100
Contradições .................................................................................................................101
Conseqüências do Espiritismo ......................................................................................102

CAPÍTULO III

SOLUÇÃO DE ALGUNS PROBLEMAS PELA DOUTRINA ESPÍRITA

Pluralidade dos Mundos ................................................................................................106
Da Alma .........................................................................................................................107
O Homem durante a Vida Terrestre  .............................................................................108
O Homem após a Morte ................................................................................................115

BIOGRAFIA DE ALLAN KARDEC ......................................................................................122

NOTA EXPLICATIVA...........................................................................................................129



Preâmbulo

As pessoas que têm apenas um conhecimento superfi cial do Espiritismo são 
naturalmente levadas a manifestar certas dúvidas que, por certo, um estudo com-
pleto da Doutrina lhes daria a solução; mas falta-lhes o tempo, e muitas vezes 
a vontade, para se dedicarem a seguidas observações. Muitas desejariam, antes 
de tentar essa tarefa, pelo menos saber do que se trata e se vale a pena dela se 
ocuparem. Então, pareceu-nos útil apresentar, numa forma resumida, algumas das 
questões fundamentais que nos são diariamente endereçadas; para o leitor isso 
será uma primeira iniciação, e, para nós, o tempo ganho por não termos de repetir 
constantemente a mesma coisa. 

O primeiro capítulo contém, sob a forma de conversa ção, respostas às objeções 
mais comuns apresentadas por aqueles que ignoram os primeiros fundamentos da 
Doutrina, assim como a refutação dos principais argumentos dos seus contra-
ditores. Essa forma nos pareceu a mais indicada porque não tem a aridez da 
forma dogmática. 

O segundo capítulo é consagrado à exposição sumária das partes da ciência 
prática e experimental sobre as quais, na falta de um conhecimento completo, o 
observador principiante deve colocar a sua atenção para julgar com conhecimento 
de causa; ele é, de certa forma, o resumo de O Livro dos Médiuns. Freqüentemente 
as objeções nascem das falsas idéias que se fazem, a priori, sobre o que não se 
conhece. Retifi car essas idéias é prevenir as objeções e este é o objetivo deste 
pequeno escrito. 

O terceiro capítulo pode ser considerado como o resumo de O Livro dos Es-
píritos; é a solução, pela Doutrina Espírita, de um certo número de problemas de 
ordem psi cológica, moral e fi losófi ca, do mais alto interesse, que diariamente se 
apresentam e aos quais nenhuma fi losofi a deu, até agora, soluções satisfatórias. 
Que alguém procure resolvê-los por qualquer outra teoria, sem a solução que lhes 
fornece o Espiritismo, e verá quais são as respostas mais lógicas e que melhor 
satisfazem à razão.

Este resumo não é útil somente aos principiantes — que nele poderão colher 
em pouco tempo, e economicamente, as noções mais essenciais — mas também 
aos adeptos a quem fornece os meios de responder às primeiras objeções que não 
deixarão de lhes fazer, e, além disso, porque nele encontrarão reunidos, numa for-
ma reduzida e sob um mesmo rápido olhar, os princípios que jamais devem perder 
de vista. 



O Que é o Espiritismo10

Para responder desde agora, e de uma forma sumária, a questão formulada no 
título deste opúsculo, diremos que:

O Espiritismo é, ao mesmo tempo, uma ciên cia de obser-
vação e uma doutrina fi losó fi ca. Como ciência prática, ele con-
siste nas relações que se podem estabelecer com os espíritos; 
como fi losofi a, ele compreende todas as conseqüências mo-
rais que decorrem dessas relações.

Pode-se defi ni-lo assim:

O Espiritismo é uma ciência que trata da natureza, da ori-
gem e do destino dos espíritos, e das suas relações com o 
mundo corporal.



Capítulo I

PEQUENA CONFERÊNCIA ESPÍRITA

Primeira Conversação

— O Crítico —

Visitante: — Eu lhe afi rmo que minha razão se recusa a admitir a realidade 
dos fenômenos estranhos atribuídos aos espíritos os quais, estou convencido, só 
existem na imaginação. Porém, diante da evidência, teremos que nos curvar, e é 
o que eu faria se pudesse ter provas irrefutáveis. Portanto, quero solicitar, de sua 
bondade, permissão para assistir somente a uma ou duas experiências, para não 
ser indiscreto, a fi m de me convencer, se isso for possível. 

Allan Kardec: — Desde o momento em que a sua razão se recusa a admitir o 
que nós consideramos como incontestável, é que o senhor a considera superior a de 
todas as pessoas que não partilham da sua opinião. Não duvido da sua capacidade 
e não tenho a pretensão de colocar minha inteligência acima da sua; admita, pois, 
que eu me engane, já que é a razão que lhe diz, e não se fala mais no assunto. 

Visitante: — Porém, se o senhor conseguisse me convencer, a mim que sou 
conhecido como um antagonis ta das suas idéias, seria um milagre eminentemente 
favorável à sua causa. 

A. K.: — Eu lamento, mas não tenho o dom dos milagres. O senhor pensa 
que uma ou duas sessões serão sufi cientes para convencê-lo? Isso seria, real-
mente, um verdadeiro esforço. Para que eu mesmo fi casse convencido, foi preciso 
mais de um ano de trabalho, o que pode lhe provar que, se eu o consegui, não foi 
de uma forma irrefl etida. 

Visitante: — O senhor, então, não procura fazer prosélitos?1

A.K.: — Por que eu me empenharia em transformá-lo em um prosélito se o 
senhor mesmo não o deseja. Eu não forço nenhuma convicção. Quando encontro 
pessoas sinceramente desejosas de se instruir, e que fazem a honra de me pedir 
esclarecimentos, sinto o prazer e o dever de lhes responder dentro dos limites dos 
meus conhecimentos; porém, quanto aos antagonistas que, como o senhor, têm 

1  Prosélito: indivíduo que se converte a uma religião diferente da sua; adepto, partidário. (Nota da Tradutora, 
suas notas seqüentes conterão apenas as iniciais N.T.)



Capítulo I12

convicções fi rmadas, eu não dou um passo para os desviar delas, já que tenho 
muitas pessoas bem propensas ao estudo, para perder meu tempo com aquelas 
que não o são. Mais cedo ou mais tarde, pela força dos fatos, a convicção virá, e os 
mais incrédulos serão levados pela torrente. No  momento, alguns adeptos a mais, 
ou a menos, não fariam nenhuma diferença; eis por que o senhor nunca me verá 
preocupado em trazer para as nossas idéias aqueles que têm, como é o seu caso, 
razões para se afas tarem delas. 

Visitante: — No entanto, existe mais interesse em me con vencer do que o se-
nhor imagina. Permita que eu me explique com franqueza e prometa não se ofen-
der com as minhas palavras, que são as minhas idéias sobre o fato e não sobre a 
pessoa a quem me dirijo, pois eu posso respeitar a pessoa sem partilhar da 
sua opinião.

A.K.: — O Espiritismo ensinou-me a não dar valor às mesquinhas suscetibili-
dades do amor-próprio e a não me ofender com o que ouço. Se as suas palavras 
saírem dos limites da urbanidade e das conveniências, eu concluirei que o senhor 
é um homem mal-educado: eis tudo. Quanto a mim, prefi ro deixar os defeitos aos 
outros a parti cipar deles. Somente por isso já se vê que o Espi ritismo serve para 
alguma coisa.

Já lhe disse que não me empenho, de maneira alguma, para fazê-lo partilhar 
da minha opinião; respeito a sua, se ela é sincera, como desejo que se respeite a 
minha. Já que o senhor trata o Espiritismo de sonho quimérico, deve ter dito quando 
veio à minha casa: “Eu vou ver um louco.” Confesse, francamente, porque não me 
ofenderei. Todos os espíritas são loucos; isto é coisa decidida. Pois bem, já que 
encara este assunto como uma doença mental, tenho escrúpulos em lhe falar sobre 
ela, e me admira que, com um tal pensamento, procure adquirir uma convicção que 
o situará entre os loucos. Se o senhor acredita, antecipadamente, que não pode ser 
convencido, sua providência é inútil, visto que ela só tem por intuito a curiosidade. 
Portanto, sejamos breves, eu lhe peço, porque não tenho tempo para perder em 
conversações sem objetivo. 

Visitante: — Uma pessoa pode se enganar, deixar-se iludir sem que esses fatos 
signifi quem que ela é louca.

A.K.: — Fale claramente o que pensa; diga, como tantos outros, que isso é uma 
mania, que só durará algum tempo; o senhor, porém, há de convir que uma mania 
que em alguns anos ganhou milhões de adeptos em todos os países, contando com 
sábios de todas as ordens, e que se propaga de preferência nas classes esclareci-
das, é uma mania singular que merece algum exame. 

Visitante: — Tenho minhas idéias sobre esse assunto, é verdade, mas não são 
de tal forma absolutas que eu não possa sacrifi cá-las à evidência. Afi rmei que o 
senhor teria um certo interesse em me convencer, pois bem, confesso-lhe que devo 
publicar um livro onde me proponho a demonstrar ex professo2 o que encaro como 

2  Ex professo: magistralmente, com toda a perfeição, como quem conhece a fundo o assunto. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 13

um erro, e, como esse livro deve ter uma grande força e sustentar um ataque contra 
os espíritos, se eu chegasse a ser convencido, não o publicaria. 

A. K.: — Eu fi caria desolado se o privasse do benefício de um livro que deve ter 
uma grande importância e não tenho nenhum interesse em impedir que o senhor o 
faça; ao contrário, eu lhe desejo um grande sucesso, considerando-se que ele nos 
servirá de prospecto e de propaganda. Quando uma coisa é atacada, isso desperta 
a atenção; há muitas pessoas que querem conhecer os prós e os contras, e a crítica 
faz com que ela seja conhecida, mesmo por aqueles que nem pensavam nela. É 
assim que, muitas vezes, se faz publicidade em proveito daqueles a quem se quer 
prejudicar. Aliás, a questão dos espíritos é tão interessante, instiga a curiosidade a 
tal ponto, que é sufi ciente chamar a atenção sobre ela para que surja a vontade de 
estudá-la minuciosamente.3

Visitante: — Então, segundo sua opinião, a crítica não serve para nada, a opi-
nião pública não representa nada? 

A.K.: — Eu não encaro a crítica como a expressão da opinião pública, mas 
como uma opinião individual que pode estar enganada. Leia a História, e veja quan-
tas obras-primas receberam críticas ao serem apresentadas, sem que isso as im-
pedisse de se perpetuarem como obras-primas; quando uma coisa é má, todos os 
elogios possíveis não a transformam em boa. Se o Espiritismo é um erro, ele cairá 
por si mesmo; se é uma verdade, todas as críticas violentas não farão dele uma 
mentira. Seu livro será uma apreciação pessoal dentro do seu ponto de vista, e a 
verdadeira opinião pública julgará se o senhor foi justo. Para isso irão examiná-lo, 
e, se mais tarde, reconhecerem que o senhor está enganado, seu livro será ridículo 
como aqueles que foram publicados recentemente contra a teoria da circulação do 
sangue, contra a vacina, etc.4

Eu esqueci, porém, que o senhor deve tratar a questão ex professo, o que quer 
dizer que a estudou sob todos os seus aspectos; que viu tudo o que se podia ver, leu 
tudo o que foi escrito sobre o assunto, analisou e comparou as di versas opiniões; 
que o senhor se encontra nas melhores condições para observar por si mesmo; que 
durante anos lhe consagrou suas vigílias. Em uma palavra, que não negligenciou 
nada para chegar à constatação da verdade. Eu acredito que assim ocorreu, se o 
senhor é um homem sério, visto que somente aquele que fez tudo isso tem o direito 
de dizer que fala com conhecimento de causa. 

O que o senhor pensaria de alguém que se intitulasse censor de uma obra 
literária sem conhecer Literatura, de um quadro sem haver estudado Pintura? É de 
lógica ele mentar que o crítico deva conhecer, não superfi cialmente, mas a fundo, 
aquilo de que fala, sem isso sua opinião é sem valor. Para combater um cálculo, é 
preciso pôr em oposição um outro cálculo, mas, para fazê-lo, é necessário saber 

3  Desde esta conversação, escrita em 1859, a experiência veio comprovar, amplamente, a exatidão dessa 
afi rmativa. (Nota de Kardec)

4  Tratava-se do século XIX. (N.T.)



Capítulo I14

calcular. Um crítico não deve se limitar a dizer que tal coisa é boa ou má, ele tem 
de justifi car sua opinião por uma demonstração clara e categórica, baseada nos 
próprios princípios da Arte ou da Ciência. Como ele pode fazê-lo se ignora 
esses princípios? 

O senhor poderia apreciar as qualidades ou os defeitos de uma máquina sem 
conhecer Mecânica? Não; pois bem, o seu julgamento sobre o Espiritismo, que o 
senhor não conhece, não teria mais valor que aquele que o senhor fi zesse sobre 
essa máquina. A cada instante seria apanhado em fl agrante delito de ignorância, 
porque aqueles que tiverem estudado o Espiritismo verão, imediatamente, que o 
senhor está fora da questão; de onde se concluirá que o senhor não é um homem 
sério ou não é de boa-fé. Em um e em outro caso o senhor se exporia a receber 
desmentidos pouco agradáveis ao seu amor-próprio. 

Visitante: — É exatamente para evitar esse risco que venho pedir-lhe me permi-
ta assistir a algumas experiências. 

A. K.: — E o senhor pensa que isso lhe será sufi ciente para falar do Espiritismo 
ex professo? Como poderia compreender essas experiências e, com mais forte 
razão, julgá-las, se não estudou os princípios que lhe servem de base? Como po-
deria apreciar o resultado, satis fatório ou não, de experiências metalúrgicas, por 
exemplo, se não conhece minuciosamente Metalurgia? Permita-me dizer-lhe que 
o seu projeto é exatamente como se o senhor, não sabendo nem Matemática nem 
Astronomia, fosse dizer a um astrônomo em seu observatório: “Senhor, eu quero 
fazer um livro sobre Astronomia e ainda provar que o seu método é falso, mas como 
eu não sei do assunto nem a primeira palavra, deixe-me olhar uma ou duas vezes 
através das suas lunetas; isso me bastará para saber tanto quanto o senhor.” 

Foi apenas por extensão que a palavra criticar se tornou sinônima de censurar; 
em sua acepção própria, e segundo sua etimologia, ela signifi ca julgar, apreciar.
A crítica, portanto, pode aprovar ou desaprovar. Fazer a crítica de um livro não é, 
necessariamente, condená-lo, e aquele que empreende essa tarefa deve fazê-la 
sem idéias preconcebidas; mas, se antes de abrir o livro ele já o condenou em seu 
pen samento, seu exame não pode ser imparcial. 

Esse é o caso da maioria daqueles que têm falado do Espiritismo. Eles forma-
ram uma opinião apenas sobre o nome e fi zeram como um juiz que desse uma sen-
tença sem se dar ao trabalho de examinar as peças do processo. Daí resultou que o 
julgamento deles soou falso, e que, em lugar de convencer, eles fi zeram rir. Quanto 
àqueles que têm estudado seriamente o assunto, a maioria mudou de opinião, e 
mais de um adversário tornou-se seu partidário, quando viu que se tratava de algo 
completamente diferente do que ele havia acreditado. 

Visitante: — O senhor fala do exame de livros em geral; acredita que seja ma-
terialmente possível, a um jornalista, ler e estudar todos aqueles que lhe passam 
pelas mãos, principalmente quando se trata de novas teorias que ele precisaria 
aprofundar e verifi car? Seria o mesmo que exigir de um impressor que ele lesse 
todas as obras que saem de suas prensas. 



Pequena Conferência Espírita 15

A.K.: — A um raciocínio tão judicioso eu não tenho nada a responder, a não 
ser que, quando não se dispõe do tempo para fazer conscientemente uma coisa, é 
melhor não nos envolvermos com ela, e que mais vale fazer somente um trabalho 
bom do que dez de má qualidade. 

Visitante: — Não creia que minha opinião tenha sido formada irrefl etidamente. 
Vi pessoas, que eram consideradas como estando sob a infl uência dos espíritos, 
es creverem, mesas girarem e baterem,5 mas estou convencido de que ali 
havia charlatanismo. 

A.K.: — Quanto pagou para ver tudo isso? 
Visitante: — Absolutamente nada, seguramente. 
A.K.: — Então, temos charlatães de uma espécie singular, e que vão reabilitar 

esse nome. Até o momento ainda não se havia visto charlatães desinteressados. Se 
uma vez, fortuitamente, algum gracejador de mau gosto quis se diver tir, deve-se daí 
concluir que as outras pessoas fossem suas cúmplices? Por outro lado, com que 
fi nalidade seriam coniventes em uma mistifi cação? “Para divertir a socie dade”, dirá 
o senhor. Eu admito que alguém se preste uma vez a uma brincadeira, mas quando 
uma brincadeira dura meses e anos, creio que é o mistifi cador que é mistifi cado. É 
prová vel que, pelo único prazer de fazer acreditar em uma coisa, que se sabe que 
é falsa, alguém se fatigue, horas inteiras junto a uma mesa? O prazer não valeria 
a pena! 

Antes de concluir pela existência de fraude, é preciso, inicialmente, perguntar 
que interesse alguém pode ter em enganar. Ora, o senhor há de convir que existem 
situações que excluem qualquer suspeita de fraude, e pessoas cujo caráter já é 
uma garantia de probidade. 

Seria diferente se se tratasse de uma especulação, porque a atração pelo ga-
nho é má conselheira; porém, mesmo admitindo-se que, neste último caso, um fato 
de manobra fraudulenta seja positivamente constatado, isso não provaria nada con-
tra a realidade do princípio, visto que se pode abusar de tudo. O fato de existirem 
pessoas que vendem vinho adulterado, não quer dizer que não haja vinho puro. 
O Espiritismo não é mais responsável por aqueles que abusam desse nome e o 
exploram do que a ciência médica o é pelos charlatães que propagam suas drogas, 
nem a religião pelos sacerdotes que abusam do seu ministério. 

O Espiritismo, pela sua novidade e por sua própria natureza, devia prestar-se 
a abusos, mas ele deu os meios de reconhecê-los, definindo claramente seu 

5  As mesas girantes (falantes, giratórias, rodantes ou dançantes) foi o nome dado a uma nova forma de 
comunicação, indicada pelos próprios espíritos, em 1850, nos Estados Unidos. Para que o fenômeno ocor-
resse bastava que os médiuns se posicionassem ao redor de uma mesa e colocassem as mãos sobre ela. 
O móvel, mediante a ação fl uídica que sobre ele era exercida, e o comando dos espíritos que presidiam 
ao fenômeno, fazia movimentos circulares que podiam aumentar e ganhar grande rapidez. Mesmo com os 
médiuns afastados, e sem nenhum contato com ela, a mesa podia erguer-se, ora num pé ora em outro, e 
voltar à sua posição; elevar-se até o teto e descer suavemente ou cair e se quebrar de encontro ao chão. 
Note-se que esse fenômeno pode ocorrer com qualquer outro objeto, e que o nome mesas girantes predo-
minou porque era com esse móvel que mais se realizavam essas experiências. (N.T.) 



Capítulo I16

verdadeiro caráter e recusando qualquer solidariedade com aqueles que o explo-
ravam ou o desviavam de seu objetivo exclusivamente moral para fazer dele um 
negócio, um instrumento de adivinhação ou de pesquisas fúteis. 

Desde que o próprio Espiritismo traça os limites nos quais se encerra, determina 
o que diz e o que não diz, o que pode e o que não pode, o que está ou o que não 
está em suas atribuições, o que ele aceita e o que repudia, o erro pertence àqueles 
que, não se dando ao trabalho de estudá-lo, julgam-no pelas aparências; aos que, 
porque encontram saltimbancos vestindo-se com o nome de espíritas para atrair os 
transeuntes, dirão gravemente: “Eis aí o que é o Espiritismo”. Sobre quem, defi niti-
vamente, recai o ridículo? Não é sobre o saltimbanco que exerce a sua profi ssão, 
nem sobre o Espiritismo cuja doutrina escrita desmente semelhantes afi rmações, 
mas sobre os críticos convencidos a falar sobre o que não sabem, ou a alterar 
conscientemente a verdade. 

Aqueles que atribuem ao Espiritismo o que está contra a sua própria essência, 
o fazem, ou por ignorância ou com intenção; no primeiro caso, existe leviandade, 
no segundo, má-fé. Neste último caso, eles se assemelham a certos historiadores 
que alteram os fatos históricos no interesse de um partido ou de uma opinião. Um 
partido sempre se desacredita pelo emprego de semelhantes meios, e não conse-
gue o seu objetivo. 

Repare bem que eu não pretendo que a crítica deva, necessariamente, aprovar 
nossas idéias, mesmo após havê-las estudado; não censuramos, de modo algum, 
aqueles que não pensam como nós. O que é evidente para nós, pode não ser para 
todo mundo; cada um julga as coisas sob o seu ponto de vista, e do fato mais posi-
tivo nem todos tiram os mesmos resultados. Se um pintor, por exemplo, coloca em 
seu quadro um cavalo branco, qualquer pessoa poderá dizer que esse cavalo fez 
um mau efeito, e que um preto seria mais conveniente; haverá erro, porém, se ela 
disser que o cavalo é branco, quando ele é preto; é assim que procede a maioria 
dos nossos adversários. 

Em resumo, cada um é perfeitamente livre para aprovar ou para criticar os prin-
cípios do Espiritismo, dele deduzir conseqüências boas ou más que lhe agradem, 
mas a consciência obriga a todo crítico sério não dizer o contrário do que é na reali-
dade, ora, para isso, a primeira condição é não falar do que não sabe. 

Visitante: — Voltemos, eu lhe peço, às mesas que se movem e que falam. Elas 
não poderiam ter sido preparadas? 

A. K.: — É sempre a questão da boa-fé a qual respondi. No momento em que o 
embuste for provado, eu o deixarei aos seus cuidados; se o senhor assinalar fatos
evidenciados de fraude, de charlatanismo, de exploração ou de abuso de confi ança, 
eu os entrego ao seu castigo, declarando desde já que não os defenderei, porque o 
Espiritismo sério é o primeiro a repudiá-los, e porque denunciar o abuso é ajudar a 
preveni-los e prestar um serviço à Doutrina. Porém, generalizar essas acusações, 
estender sobre uma multidão de pessoas honradas a reprovação que alguns indiví-
duos isolados merecem, é um abuso de outro gênero, porquanto é uma calúnia. 



Pequena Conferência Espírita 17

Admitindo-se que as mesas fossem preparadas, seria necessário um meca-
nismo bem engenhoso para que elas pudessem fazer movimentos e ruídos tão 
variados. Como é que ainda não se conhece o nome do hábil fabricante que os 
confecciona? Entretanto, ele deveria ter uma grande celebridade, pois que esses 
aparelhos estão espalhados nas cinco partes do mundo. Também é preciso convir 
que seu procedimento é bem sutil, pois que ele pode se adaptar a qualquer mesa 
sem deixar nenhum traço exterior. Como é que, desde Tertuliano6 (ele também falou 
das mesas girantes e falantes) até o presente, ninguém pôde ver nem descrever 
tal aparelho? 

Visitante: — Eis aí o que o engana. Um célebre ci rur gião reconheceu que certas 
pessoas podem, pela contração de um músculo da perna, produzir um ruído seme-
lhante àquele que o senhor atribui à mesa, de onde se conclui que os seus médiuns 
se divertem à custa da cre dulidade. 

A.K.: — Então, se é um estalo do músculo, não é a mesa que está preparada. 
A prova mais evidente de que nem uns nem outros conhecem a verdadeira causa 
dessa pretensa fraude é que cada um a explica à sua maneira.

Eu respeito a ciência desse sábio cirurgião, só que algumas difi culdades se 
apresentam para a aplicação da sua teoria às mesas falantes. A primeira é que 
é singular que essa faculdade, excepcional até o momento e vista como um caso 
patológico, tenha, de repente, se tornado tão comum; a segunda é que é preciso ter 
um enorme desejo de mistifi car para fazer seu músculo estalar durante duas ou três 
horas consecutivas, quando isso não lhe oferece mais que fadiga e dor; a terceira 
é que eu não entendo como esse músculo entra em relação com as portas e as 
paredes nas quais as batidas se fazem ouvir; a quarta, fi nalmente, é que é preciso 
a esse músculo esta lador uma propriedade bem maravilhosa para fazer mover uma 
pesada mesa, levantá-la, abri-la, fechá-la, mantê-la em suspensão sem ponto de 
apoio, e, depois, fazê-la quebrar ao cair. Ninguém desconfi ava, nem de leve, que 
esse músculo tivesse tantas virtudes. (Revue Spirite, junho de 1859, p. 141: “O 
músculo estalador”.) 

O célebre cirurgião do qual o senhor falou, estudou o fenômeno da tiptologia7

naqueles que o produzem? Não; ele constatou um efeito fi siológico anormal, entre 
alguns indivíduos que nunca se ocuparam com mesas que batem, e, achando certa 
analogia com o efeito que se produz nas mesas, e sem um exame mais amplo, 
concluiu, com toda a autoridade da sua ciência, que todos aqueles que fazem as 
mesas falarem8 devem ter a propriedade de fazer estalar seu músculo curto perônio, 

6  Tertuliano: doutor da Igreja, nascido em Cartago (aproximadamente 155-220 d. C.) gênio poderoso, abso-
luto e sombrio, apologista de grande valor. (N.T.)

7 Tiptologia: (Do grego: typto = eu bato, (+) logos = discurso) Comunicação dos espíritos através de uma 
linguagem convencional por pancadas, ruídos ou batimentos; por exemplo, uma batida quer dizer sim, 
duas, não. L. Palhano Jr. In Dicionário de Filosofi a Espírita, Léon Denis – Gráfi ca e Editora. (N.T.) 

8  Diz-se que as mesas falavam porque “elas respondiam” às perguntas que lhes eram dirigidas mediante sinais 
convencionados como, por exemplo, a mesa elevar-se e, com um dos pés, dar uma batida ao responder sim e 



Capítulo I18

e que eles não são mais que impostores, quer sejam príncipes ou operários, quer 
sejam pagos ou não. 

Pelo menos ele estudou o fenômeno da tiptologia em todas as suas fases? Ele 
verifi cou se, com a ajuda desses estalos musculares, poder-se-ia produzir todos os 
efeitos tiptológicos? Não, nada mais, do contrário ele se teria convencido da insufi -
ciência do seu procedimento; mas isso não o impediu de proclamar sua descoberta 
em pleno Instituto. Este não é, para um sábio, um julgamento muito grave? O que 
resta dele hoje em dia? Eu lhe confesso, se eu tivesse de sofrer uma operação cirúr-
gica, hesitaria muito em me confi ar a esse médico porque temeria que ele não julgasse 
minha doença com mais perspicácia. 

Já que esse julgamento é um dos argumentos sobre os quais o senhor parece 
ter de se apoiar para sustentar um ataque contra o Espiritismo, isso me tranqüiliza 
completamente sobre a força dos outros argumentos que o senhor fará valer, se não 
for buscá-los em fontes mais autênticas. 

Visitante: — Vê-se, porém, que a moda das mesas girantes, que durante algum 
tempo foi um furor, já passou; atualmente ninguém se ocupa mais com elas. Por que 
isso acontece, se esse é um assunto sério? 

A.K.: — Porque das mesas girantes saiu algo mais sério ainda; delas saiu toda 
uma ciência, toda uma doutrina fi losófi ca muitíssimo interessante para aqueles que 
refl etem. Quando essas pessoas não tiveram mais nada a aprender diante de uma 
mesa que se movia, não se ocuparam mais com esse fenômeno. 

Para os fúteis, os que nada investigam, isso era um passatempo, um brinquedo 
que largaram depois de usá-lo bastante; para a Ciência, essas pessoas não 
são conside radas. 

O período da curiosidade teve o seu tempo, depois foi sucedido pelo da ob-
servação. O Espiritismo, então, entrou no domínio das pessoas sérias, que não 
se divertem com ele, mas que se instruem. As pessoas que o consideram como 
algo importante não se prestam a nenhuma experiência movida pela curiosidade, e, 
ainda menos, para aqueles que viriam a elas com pensamentos hostis. Como não 
se divertem, elas não estão dispostas a servir de divertimento para os outros; eu 
pertenço a esse nú mero. 

Visitante: — Porém, não há nada que possa convencer melhor que a experiên-
cia, mesmo àqueles que, inicialmente,  tinham como objetivo apenas a curiosidade. 
Se o senhor só trabalha em presença de pessoas convictas, permita que lhe diga 
que convence convertidos. 

duas batidas ao responder não, ou dar uma batida todas as vezes que fossem ditas as letras do alfabeto (que 
alguém presente à experiência ia falando) correspondentes às palavras que o espírito queria formar. Embora 
muito lenta, essa forma de comunicação deu excelentes resultados. Deve-se observar que essas experiên-
cias também foram muito importantes porque levaram os pesquisadores a buscar a causa dos movimentos 
realizados pelas mesas: os espíritos. Modernamente, denomina-se de sematologia (do grego sema = sinal (+) 
logos = discurso) a comunicação dos espíritos por sinais produzidos por meio de batidas ou movimentos de 
corpos inertes. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 19

A.K.: — Diferente de estar convencido, é estar disposto a se convencer, é a 
estes últimos que eu me dirijo e não àqueles que crêem rebaixar a sua inteligência 
vindo escutar o que eles chamam de fantasia. Com esses eu não tenho a mínima 
preocupação do mundo. Quanto àqueles que dizem ter o desejo sincero de se es-
clarecerem, a melhor maneira de provarem suas palavras é mostrar perseverança; 
eles são reconhecidos por outros sinais além da vontade de assistir a uma ou duas 
experiências: esses querem trabalhar seriamente. 

A convicção só é obtida com o tempo, com uma série de observações feitas com 
um cuidado todo especial. Os fenômenos espíritas diferem essencialmente dos que 
as nossas ciências exatas9 apresentam: eles não se produzem à vontade. É preciso 
compreendê-los no momento em que ocorrem; é observando-os muito, e por muito 
tempo, que se descobre uma quantidade de provas que escapam à primeira vista, 
principalmente quando a pessoa não está familiarizada com as condições nas quais 
elas podem se encontrar, e ainda mais quando se chega cheio de prevenção. Para 
o observador assíduo que refl ete, as provas afl uem; para ele, uma palavra, um fato 
insignifi cante em aparência pode ser um raio de luz, uma confi rmação. Para o ob-
servador superfi cial e casual, para o simples curioso, elas são nulas; eis por que eu 
não me presto a experi ên cias sem resultado provável. 

Visitante: — Porém, para tudo é preciso um começo. O iniciante que nada sabe, 
que nada viu, mas que de seja se esclarecer, como pode fazê-lo se o senhor não 
lhe dá os meios? 

A.K.: — Eu faço uma grande diferença entre o incrédulo por ignorância e o 
incrédulo sistemático. Quando vejo em alguém as disposições favoráveis, nada me 
custa esclarecê-lo, mas há pessoas nas quais o desejo de se instruir é apenas apa-
rente; com elas perde-se o tempo porque, se não acham logo o que parecem procu-
rar, e que talvez os aborrecesse se encontrassem, o pouco que vêem é insufi ciente 
para destruir suas prevenções; elas julgam mal e fazem do que viram um objeto de 
zombaria que é inútil lhes fornecer. 

Àquele que tem o desejo de se instruir, eu direi: “Não se pode fazer um curso 
de Espiritismo experimental como se faz um curso de Física ou de Química, já 
que nunca se é senhor de produzir os fenômenos por livre determinação, e por-
que as inteligências que são os agentes desses fenômenos muitas vezes frustram 
todas as nossas previsões. Aqueles que, acidentalmente, o senhor pudesse ver, 
não apresentando nenhuma seqüência, nenhuma ligação necessária, lhes seriam 
pouco inteligíveis. Instrua-se primeiro pela teoria; leia e medite as obras que tratam 
dessa ciência, nelas aprenderá seus princípios, encontrará a descrição de todos 
os fenômenos, compreenderá sua possibilidade pela explicação que é dada sobre 
eles, e pela narração de inúmeros fatos espontâneos, dos quais o senhor pode 
ter sido testemunha sem se dar conta, e que lhe voltarão à memória. O senhor se 

9 Ciências exatas: são assim denominadas as ciências matemáticas, e seus diferentes ramos, porque têm 
precisão rigorosa, perfeita, exata, segundo as regras, o modelo ou a verdade. (N.T.)



Capítulo I20

esclarecerá sobre todas as difi culdades que podem se apresentar e formará, assim, 
uma primeira convicção moral. Então, quando a oportunidade de ver ou de operar 
pessoalmente se apresentar, compreenderá, qualquer que seja a ordem na qual os 
fatos se apresentem, porque nada lhe será estranho.” 

Eis aí o que aconselho a qualquer pessoa que afi rme querer se instruir, e, de acor-
do com a resposta recebida, é fácil perceber se existe nela algo além da curiosidade.

Segunda Conversação

— O Cético —

Visitante: — Eu compreendo a utilidade do estudo prévio do qual acaba de falar. 
Como predisposição pessoal, eu não sou pró nem contra o Espiritismo, mas esse 
assunto, por ele mesmo, instiga ao máximo o meu interesse. No círculo dos meus 
conhecimentos encontram-se partidários dele, mas também, adversários; tenho 
ouvido, a esse respeito, os argumentos mais contraditórios. Eu me proporia sub-
meter-lhe algumas das objeções que têm sido feitas em minha presença, e que me 
parecem ter um certo valor, pelo menos para mim que confesso minha igno rância.

A.K.: — É um prazer responder às questões que me apresentam, quando são 
feitas com sinceridade e sem segundas intenções, sem me gabar, entretanto, de 
poder resolvê-las todas. O Espiritismo é uma ciência que acaba de nascer e onde 
há ainda muito a aprender; portanto, seria muito pretensioso para mim pretender 
acabar com todas as difi culdades; só posso dizer o que sei. 

O Espiritismo liga-se a todos os ramos da Filosofi a, da Metafísica, da Psicologia 
e da Moral; é um campo imenso que não pode ser percorrido em algumas horas. 
Ora, o senhor compreende que me seria materialmente impossível repetir de viva 
voz, e a cada um em particular, tudo o que escrevi sobre esse assun to para uso de 
todas as pessoas. Aliás, em uma leitura prévia, feita seriamente, se encontrará a 
resposta para a maioria das questões que naturalmente vêm ao pensamento; ela 
tem uma dupla vantagem: evitar repetições inúteis e provar uma vontade sincera de 
se esclarecer. Se, após essa leitura, ainda restam dúvidas ou pontos obscuros, a 
sua explicação torna-se mais fácil porque já existe algo em que se apoiar, e não se 
perde mais tempo revendo os princípios mais elementares. Portanto, se o senhor o 
permitir, eu me limitarei, por agora, a algumas questões gerais.

Visitante: — Seja; queira, por favor, me chamar à ordem se eu me afastar dela.

Espiritismo e Espiritualismo
Pergunto inicialmente que necessidade havia de criar as novas palavras espírita 

e Espiritismo para substituir espiritualista e espiritualismo que pertencem à língua 
comum e são compreendidas por todas as pessoas? Já ouvi alguém qualifi car es-
ses termos de barbarismos.10

10  Barbarismo: emprego de vocábulos, expressões e construções alheios ao idioma. Bechara, Evanildo. In 
Moderna Gramática Portuguesa. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 21

A.K.: — A palavra espiritualista tem, há muito tempo, uma acepção bem deter-
minada; é a Academia11 quem a dá: Espiritualista é aquele ou aquela cuja doutrina é 
oposta ao materialismo. Todas as religiões são, necessariamente, fundadas sobre 
o espiritualismo. Todo aquele que crê que há em nós outra coisa além da matéria é 
espiritualista, o que não traz como conseqüência a crença nos espíritos e nas suas 
manifestações. Como o senhor o distinguiria daquele que acredita nisso? É preciso 
então empregar uma perífrase12 e dizer: é um espiritualista que crê, ou um espiritu-
alista que não crê em espíritos. Para coisas novas precisamos de palavras novas, 
se queremos evitar os equívocos.

Se eu tivesse dado à minha Revista13 a qualifi cação de Espiritualista, não teria, 
de modo algum, especifi cado o seu objetivo, porque, sem me esquivar do meu 
título, eu poderia não dizer uma palavra sobre os espíritos e até mesmo combatê-
los. Há algum tempo li, em um jornal, a respeito de uma obra fi losófi ca, um artigo 
em que era dito que o autor havia escrito sob o ponto de vista espiri tualista; ora, 
os partidários do Espiritismo fi cariam singularmente desapontados se, confi ando 
nessa indi cação, tivessem acreditado que iriam encontrar nessa obra a míni ma con-
cordância com suas idéias. Portanto, se eu adotei as palavras espírita e Espiritismo
é porque elas exprimem, sem equívoco, as idéias relativas aos espíritos. Todo es-
pírita é necessariamente espiritu alista, mas isso não quer dizer que todos os espiri-
tualistas sejam espíritas. 

Se os espíritos fossem uma quimera ainda seria útil encontrar termos especiais 
para o que a eles se refere, porquanto são necessárias palavras para as idéias 
falsas como para as idéias verdadeiras. Aliás, essas palavras não são mais bár-
baras que todas aquelas que as ciências, as artes e a indústria criam diariamente. 
Certamente elas não o são mais do que aquelas que Gall14 imaginou para a sua 
nomenclatura das faculdades, tais como: amatividade, combatividade, alimentivida-
de, afetividade, etc.15

Há pessoas que, por espírito de contradição, criticam tudo o que não provém 
delas, tomando ares de oposição; aqueles que assim suscitam tão lamentáveis 
tramóias só provam uma coisa, a pequenez de suas idéias. Criticar semelhantes 
bagatelas é provar que se está des provido de boas razões.

11  Trata-se da Academia Francesa, fundada em 1635 pelo cardeal Richelieu, composta de 40 membros, e que 
era encarregada da redação do Dicionário da Língua Francesa, com um repertório de palavras admitidas por 
seus membros. A 1a edição do Dicionário da Academia Francesa apareceu no ano de 1694. (N.T.) 

12  Perífrase: procedimento que consiste em exprimir com muitas palavras o que se poderia dizer com apenas 
uma. (N.T.)

13  Trata-se da Revista Espírita (Revue Spirite), que teve a sua primeira edição em 1858. (N.T.)
14  François-Joseph Gall (1758-1828), médico alemão, criador da frenologia, teoria que estuda o caráter e as 

funções intelectuais humanas, baseando-se na conformação do crânio. (N.T.)
15  Estas palavras, como relata o Autor, foram imaginadas por Gall. No dicionário Lello Universal (em dois volu-

mes) encontramos, no verbete frenologia, o seu signifi cado. Combatividade é a tendência que os indivíduos 
têm para a luta, o combate; amatividade é a disposição para amar; afetividade é a qualidade do que é 
afetivo; alimentatividade ou alimentividade é o instinto que leva os indivíduos a procurar alimentos. (N.T.)



Capítulo I22

Espiritualismo e espiritualista são as palavras inglesas empregadas nos Estados 
Unidos desde o começo das manifestações. No início, durante algum tempo, elas 
também foram utilizadas na França, mas desde que apareceram Espiritismo e espí-
rita, compreendeu-se tão bem a sua utilidade que elas foram aceitas imediatamente 
pelo público. Hoje o seu uso está de tal for ma consagrado que os próprios adversá-
rios, aqueles que chamavam esses termos de barbarismo, não empregam outros. 

Os sermões e as pastorais que atacam o Espiritismo e os espíritas não poderiam 
anatematizar, ou seja, condenar o Espiritualismo e os espiritualistas sem causar a 
confusão das idéias. 

Bárbaros ou não, esses termos estão, daqui em diante, inseridos na língua usu-
al e em todas as línguas da Europa; são os únicos empregados em todas as publica-
ções, pró ou contra, feitas em todos os países. Eles formam a cabeça da coluna da 
nomenclatura da nova ciência; para exprimir os fenômenos especiais dessa ciência, 
eram necessários termos especiais. O Espiritismo tem, doravante, a sua nomencla-
tura como a Química tem a sua.16

As palavras Espiritualismo e espiritualista,17 aplicadas às manifestações 
dos espíritos, só são empregadas atualmente pelos adeptos da chamada 
escola americana. 

Dissidências
Visitante: — Essa diversidade na crença disso que o senhor chama de uma 

ciência é, parece-me, a sua con denação. Se essa ciência estivesse estabelecida 
sobre fatos positivos não deveria ser a mesma na América e na Europa? 

A.K.: — Inicialmente responderei que essa divergência é mais na forma que na 
essência; na realidade, ela consiste na maneira de encarar alguns pontos da Dou-
trina, mas não constitui um antagonismo radical nos princí pios, como se apressam 
em afi rmar os nossos adversá rios, sem haverem estudado a questão.

16 Essas palavras, aliás, têm atualmente direito de burguesia; elas estão no suplemento do Petit Dictionnaire des 
Dictionnaires Français, resumo de Napoléon Landais, obra que se imprimiu com vinte mil exemplares. Nela se 
encontra a defi nição e a etimologia das palavras: erraticidade, medianímico, médium, mediunidade, perispíri-
to, pneumatografi a, pneumatofonia, psicógrafo, psicografi a, psicofonia, reencarnação, sematologia, espírita, 
Espiritismo, espiritista, estereotita e tiptologia. Elas se encontram também, com todos os desdobramentos que 
comportam, na nova edição do Dictionnaire Universel, de Maurice Lachâtre. (Nota de Kardec).

17 Ao fi nal deste item, sintetizamos as seguintes defi nições:

 Espiritismo: doutrina codifi cada por Allan Kardec, baseada nas evidências da sobrevivência da alma e da 
comunicação dos espíritos com os homens, por meio da mediunidade. A existência de Deus, a existência do 
Espírito, a pluralidade das vidas sucessivas, a pluralidade dos mundos habitados e a comunicabilidade dos 
espíritos são princípios básicos da Doutrina Espírita.

 Espiritualismo: doutrina fi losófi ca que tem por base a existência de Deus e do espírito; crença na existên-
cia da alma espiritual e imaterial. O Espiritualismo é a base de todas as religiões.

 Espírita: Relativo ou pertencente ao Espiritismo; que é partidário, militante ou adepto do Espiritismo.

 Espiritualista: que se refere ao espiritualismo; adepto do espiritualismo; aquele que acredita que em nós 
nem tudo é matéria, no entanto é um erro utilizar-se o termo espiritualista para designar o adepto do Espiri-
tismo ou o espírita. L. Palhano Jr. In Dicionário de Filosofi a Espírita, Léon Denis – Gráfi ca e Editora. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 23

Diga-me, porém, qual é a ciência que, no seu início, não provocou dissidências 
até que seus princípios fossem claramente estabelecidos? Essas dissidências não 
existem, ainda hoje, nas ciências melhores constituídas? 

Todos os sábios estão de acordo sobre o mesmo ponto? Eles não têm as suas 
teorias particulares? As sessões do Instituto18 apresentam sempre o quadro de um 
perfeito entendimento cordial? 

Em Medicina não há a Escola de Paris e a Escola de Montpellier?
Cada descoberta, em uma ciência, não signifi ca a oportunidade de ocorrer um 

cisma, ou seja, uma dissidência de opiniões, entre aqueles que querem ir adiante e 
aqueles que querem fi car parados? 

No que se refere ao Espiritismo, não é natural que, ao aparecerem os primeiros 
fenômenos, enquanto se ignoravam as leis que os regem, cada um haja dado a sua 
teoria e os tenha encarado à sua maneira? O que aconteceu a todas essas teorias 
primitivas isoladas? Caíram diante de uma observação mais completa dos fatos. 
Alguns anos foram sufi cientes para estabelecer a unidade grandiosa que prevalece 
hoje em dia na Doutrina e que reúne a imensa maioria dos adeptos, excetuando-se 
algumas individualidades que, aqui como em todas as coisas, se agarram às idéias 
primitivas e morrem com elas. 

Qual é a ciência, qual é a doutrina fi losófi ca ou religiosa que oferece um exem-
plo semelhante? O Espiritismo jamais apresentou a centésima parte das divisões 
que dila ceraram a Igreja durante muitos séculos e que a dividem ainda hoje. 

Realmente, é curioso ver as puerilidades a que se apegam os adversários do 
Espiritismo. Isso não é a indicação da ausência de razões sérias? Se eles as tives-
sem, não deixariam de fazê-las valer. 

O que opõem ao Espiritismo? Zombarias, negações, calúnias, mas nenhum ar-
gumento decisivo. A prova de que ainda não lhe encontraram nenhum ponto vulne-
rável é que nada deteve a sua marcha ascendente e que, após dez anos, ele conta 
mais adeptos do que jamais contou qualquer seita após um século. Esse é um fato 
comprovado e reconhecido por seus próprios adversários. 

Para destruí-lo, não basta dizer: isso não acontece, isso é absurdo; é preciso 
provar categoricamente que os fenômenos não existem, que não podem existir. É o 
que, até agora, nenhuma pessoa fez. 

18 Trata-se do Instituto de França, órgão formado pela reunião de cinco Academias: Academia Francesa
(vide rodapé no 11); Academia das Inscrições e Belas Letras, com 40 membros, fundada por Colbert em 
1663, e que se ocupa de trabalhos de erudição histórica ou arqueológica; Academia de Ciências Morais e 
Políticas, com 40 membros, fundada em 1795, consagrada ao estudo das questões de Filosofi a, Economia, 
Política, Direito, História Geral, etc.; Academia das Ciências, fundada em 1666, por Colbert, com 66 mem-
bros e 2 secretários perpétuos, destinada ao estudo das questões das Matemáticas, da Química, da Física, 
etc.; Academia de Belas-Artes, composta de pintores, escultores, gravadores, músicos, e cujas diversas 
seções foram reunidas em uma só sociedade em 1795. Cada uma dessas Academias é formada por meio 
de eleição e distribui prêmios. (N.T.) 



Capítulo I24

Fenômenos Espíritas Simulados
Visitante: — Não está provado que se podia produzir esses mesmos fenôme-

nos fora do Espiritismo? Daí pode-se concluir que eles não têm a origem que lhe 
atribuem os espíritas. 

A.K.: — Do fato de se poder imitar uma coisa, resulta que essa coisa não 
existe? Que diria o senhor da lógica daquele que pretendesse que todo vinho de 
Champagne é água de Seltz só porque se fez vinho de Champagne com água de 
Seltz. Esse é o privilégio de todas as coisas que têm a propriedade de engendrar 
reproduções fraudulentas. Os prestidigitadores pensaram que o nome Espiritismo, 
por causa da sua popularidade e das controvérsias de que era motivo, podia ser 
facilmente explorado, e, para atrair o povo, simularam, mais ou menos grossei-
ramente, alguns fenômenos de mediunidade, como recentemente fi zeram com a 
clarividência sonambú lica. Então todos os zombadores aplaudiram, gri tando: Eis aí 
o que é o Espiritismo! 

Quando apareceu a engenhosa produção dos espectros em cena, eles não pro-
clamaram por toda a parte que seria um tiro de misericórdia no Espiritismo? Antes 
de pronunciar uma sentença tão positiva, teriam de pensar que as afi rmações de 
um esca moteador não são palavras do Evangelho, e se assegurarem de que havia 
identidade real entre a imitação e a coisa imitada. Ninguém compra um brilhante 
antes de certifi car-se de que ele não é uma imitação. 

Um estudo, ainda que pouco profundo, os teria convencido de que os fenôme-
nos espíritas se apresentam em condições totalmente diferentes. Além disso, eles 
saberiam que os espíritas não se dedicam a fazer aparecer espectros nem a ler a 
sorte de ninguém. 

Só a malevolência e uma grande má-fé puderam comparar o Espiritismo à ma-
gia e à feitiçaria quando ele lhes repudia o objetivo, as práticas, as fórmulas e as 
palavras místicas. O mesmo ocorre quando comparam as reuniões espíritas às as-
sembléias do Sabá19 onde esperavam a hora fatal da meia-noite para fazer aparecer 
os fan tasmas. 

Um dia, um de meus amigos espíritas encontrava-se presente em uma repre-
sentação de Macbeth,20 ao lado de um jornalista que ele não conhecia. Quando 
chegou a cena das feiticeiras, ele entendeu o jornalista dizer ao seu vizinho: “Vamos 
assistir a uma sessão de Espiritismo, é justamente o que me falta para o meu pró-
ximo artigo, eu vou saber como as coisas se passam. Se houvesse aqui um desses 
loucos eu lhe perguntaria se ele se reconhece nesse quadro.” — “Eu sou um desses 
loucos, disse-lhe o espírita, e posso lhe garantir que ali não me reconheço, absolu-
tamente, porque se bem que eu tenha assistido a centenas de reuniões espíritas, 
nunca vi nada parecido a isto. Se é aqui que o senhor vem buscar os esclarecimen-
tos para o seu artigo, ele não vai se distinguir pela verdade.” 

19 Sabá: assembléia secreta de bruxos e bruxas que, segundo superstição da Idade Média, se reunia no 
sábado, à meia-noite, sob a presidência do diabo. (N.T.)

20 Macbeth: drama escrito em 1605 por William Shakespeare, dramaturgo e poeta inglês. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 25

Muitos críticos não têm uma base mais séria. Sobre quem cai no ridículo, 
senão sobre aqueles que avançam tão levianamente? Quanto ao Espiritismo, o 
seu crédito, longe de ser atin gido, tem crescido pela divulgação que todas essas 
manobras lhe têm dado, chamando a atenção de uma multidão de pessoas que 
não havia escutado falar dele; elas provocaram o exame e aumentaram o número 
de adeptos porque se reconheceu que, em lugar de uma brincadeira tratava-se 
de uma coisa séria. 

A Impotência dos Detratores
Visitante: — Eu concordo que entre os detratores do Espiritismo há os inconse-

qüentes, como esse que o senhor acabou de citar, mas, ao lado deles, não existem 
homens de real valor cuja opinião tem uma certa importância? 

A.K.: — De modo algum eu o contesto. A isso eu respondo que o Espiritismo 
também conta, entre os seus adeptos, com homens de um valor não menos real, e, 
digo mais, que a imensa maioria dos espíritas se compõe de homens de inteligên-
cia e de estudo. Só a má-fé pode dizer que eles são recrutados entre as mulheres 
simples e os ignorantes. 

Aliás, um fato decisivo responde a essa objeção: o de que, apesar do seu saber 
ou sua posição ofi cial, nenhum conseguiu deter a marcha do Espiritismo, entretan to 
não existe um detrator, desde o mais insignifi cante folhe tinista, que não se tenha 
gabado de lhe dar o golpe mortal; todos, sem exceção, têm ajudado, sem que o 
dese jas  sem, a divulgá-lo. 

Uma idéia que resiste a tantos ataques, que avança sem titubear através da 
saraivada de dardos que lhe lançam, não prova a força e a profundidade de suas 
raízes? Esse fenômeno não merece a atenção dos pensadores sérios? Por isso, 
alguns dizem, hoje em dia, que ali deve haver qualquer coisa, talvez um desses 
grandes movimen tos irresistíveis que, de tempos em tempos, abalam as socieda-
des para transformá-las. 

Assim tem ocorrido sempre com todas as idéias novas convocadas a revolucio-
nar o mundo. Elas encontram obstáculos porque têm de lutar contra os interesses, 
os preconceitos, os abusos que vêm aniquilar; mas, como estão nos desígnios de 
Deus, para cumprir a lei do progresso da humanidade, quando a hora é chegada, 
nada poderia detê-las; é a prova de que elas são a expressão da verdade. 

Essa impotência dos adversários do Espiritismo prova, inicialmente, como eu 
disse, a ausência de boas razões, visto que as que eles lhe opõem não convencem; 
ela provém de uma outra causa que frustra todas as suas combinações. Eles se 
admiram da expansão do Espiritismo, e, apesar de tudo o que fazem para detê-lo, 
ninguém encontra a causa dessa expansão, já que vão procurá-la onde ela não 
está. Uns a vêem no grande poder do diabo, que se mostraria assim mais forte que 
eles, e também mais forte que Deus, outros no aumento da loucura humana. 

O erro de todos é crer que a fonte do Espiritismo é única e que ela se baseia na 
opinião de um homem, daí a idéia de que, contradizendo a opinião desse homem, 



Capítulo I26

poderão destruir o Espiritismo. Eles procuram essa fonte sobre a Terra, entretanto 
ela está no espaço; ela não está sobre um ponto, mas por toda a parte, porque 
os espíritos se manifestam por toda a parte, em todos os países, no palácio como 
na choupana. 

A verdadeira causa está, pois, na própria natureza do Espiritismo que não re-
cebe o seu impulso apenas de uma fonte, mas que permite a toda pessoa receber 
diretamente as comunicações dos espíritos e assim assegurar-se da realidade 
dos fatos. 

Como convencer a milhões de indivíduos que tudo isso é trapaça, charlatanis-
mo, escamoteação, destreza, quando são eles mesmos que obtêm esses resulta-
dos sem o concurso de ninguém? 

Como convencê-los de que eles são seus próprios cúmplices e que, completa-
mente sós, fazem uso do char latanismo e da escamoteação? 

Essa universalidade das manifestações dos espíritos, que ocorrem sobre todos os 
pontos do globo, veio dar um desmentido aos detratores e confi rmar os prin cí pios da 
Doutrina, é uma força que aqueles que não conhecem o mundo invisível não podem 
compreender, tanto quanto aqueles que não conhecem a lei da eletricidade não po-
dem compreender a rapidez da transmissão telegráfi ca. É contra essa força que vêm 
se quebrar todas as negações, porquanto é exatamente como se alguém dissesse às 
pessoas que recebem os raios solares que o Sol não existe. 

Não se considerando as qualidades da Doutrina, que agradam mais que aque-
las que se lhe opõem, aí está a causa dos fracassos que atingem aqueles que 
tentam deter a sua marcha. Para terem êxito, seria preciso que encontrassem o 
meio de impedir os espíritos de se manifestarem. Eis por que os espíritas tomam tão 
pouco cuidado com as manobras dos seus oponentes; os espíritas têm a seu favor 
a experiência e a autoridade dos fatos. 

O Maravilhoso e o Sobrenatural
Visitante: — Evidentemente o Espiritismo tende a fazer reviver as crenças fun-

damentadas sobre o maravilhoso e o sobrenatural; ora, neste nosso século positi-
vo,21 isso me parece difí cil, porque seria o mesmo que dar crédito às superstições e 
aos erros populares que a razão condenou. 

A.K.: — Uma idéia é supersticiosa porque é falsa, mas, quando é reconhecida 
como verdadeira, deixa de ser supersticiosa. A questão, pois, é saber se há ou não 
manifestações de espíritos, ora, o senhor não pode qualifi car esse fenômeno de 
superstição enquanto não houver provado que elas não existem. O senhor dirá que 
sua razão se recusa a aceitá-las, mas todos aqueles que acreditam nelas, e que 
não são nenhuns tolos, também invocam a sua razão, e ainda os fatos; qual das 
duas razões deve ser considerada? 

21  O autor se referia ao século XIX. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 27

Aqui, o grande juiz é o futuro, como o tem sido em todas as questões científi cas 
e industriais, taxadas de absurdas e de impossíveis em sua origem. O senhor julga 
a priori, de acordo com a sua opinião, nós só julgamos após ter visto e observado 
durante muito tempo. Não nos esqueçamos de que o Espiritismo esclarecido, como 
o é atualmente, tende, ao contrário, a destruir as idéias supersticiosas, porque ele 
mostra o que há de verdadeiro ou de falso nas crenças populares, e tudo quanto de 
absurdo foi acrescido nelas pela ignorância e pelos preconceitos. 

Eu vou mais longe, digo que é precisamente o positi vismo do século que nos faz 
adotar o Espiritismo, e que é a ele que se deve em parte a sua rápida propagação, 
e não, como pretendem alguns, a uma recrudescência do amor ao maravilhoso e ao 
sobrenatural. O sobrenatural desaparece diante da luz da Ciência, da Filosofi a e da 
Razão, como os deuses do Paganismo desapareceram diante da luz do Cristianismo.

O sobrenatural é o que está fora das leis da Natureza. O Positivismo não ad-
mite nada fora dessas leis, mas ele conhece todas elas? Em todos os tempos, os 
fenômenos cuja causa era desconhecida foram considerados sobrenaturais; cada 
nova lei descoberta pela Ciência tem recuado os limites do sobrenatural. Pois bem, 
o Espiritismo vem revelar uma lei segundo a qual a conversação com o espírito de 
um morto está baseada numa lei também tão natural quanto a conversação que a 
eletricidade per mite estabelecer entre duas pessoas que se encontram a quinhen-
tas léguas22 de distância uma da outra, o mesmo ocorrendo com todos os outros 
fenômenos espíritas. 

O Espiritismo repudia, no que lhe diz respeito, todo efeito maravilhoso, isto é, 
fora das leis da Natureza. Ele não faz nem milagres nem prodígios, mas explica, 
em conseqüên cia de uma lei, certos efeitos considerados, até hoje, milagres e pro-
dígios, demonstrando, por isso mesmo, a sua possibilidade. Ele amplia, assim, o 
domínio da Ciência, e é nisso que ele mesmo é uma ciência; mas, com a descoberta 
dessa nova lei, trazendo conseqüências morais, o código dessas conseqüências 
faz dele, ao mesmo tempo, uma doutrina fi losófi ca. 

Nesse último ponto de vista, o Espiritismo responde às aspirações do homem, 
no que se refere ao futuro, sobre bases positivas e racionais, é por isso que ele con-
vém ao espírito positivista do século. É o que o senhor compreenderá quando tomar 
o cuidado de estudá-lo. (O Livro dos Médiuns, cap. II; Revista Espírita, dezembro de 
1861, p. 393, e janeiro de 1862, p. 21. Ver também, mais adiante, o capítulo II).

Oposição da Ciência
Visitante: — O senhor diz que se apóia em fatos, mas a opinião dos sábios lhe 

é contrária; eles contestam ou explicam esses fatos de forma diferente da sua. Por 
que os sábios não se dedicaram ao fenômeno das mesas giran tes? Se nele tives-
sem visto alguma coisa de sério, é o que me parece, não iriam negligenciar fatos 
tão extraordinários, e ainda menos repeli-los com desdém, no entanto eles estão 
todos contra o senhor. 

22  Légua: antiga unidade de medida itinerária, equivalente a 6.600 metros. (N.T.)



Capítulo I28

Os sábios não são o farol das nações, e o seu dever não é difundir a luz? Por 
que, então, o senhor acha que teriam desprezado uma tão bela ocasião que se 
apresentava a eles para revelarem ao mundo uma nova força? 

A.K.: — O senhor acaba de traçar, de uma forma admirável, o dever dos sábios, 
é deplorável que eles o tenham esquecido em mais de uma ocasião. Porém, antes 
de responder a essa judiciosa observação, devo reparar um erro grave que o se-
nhor cometeu ao dizer que todos os sábios são contra nós. 

Como lhe disse há pouco, é precisamente na classe instruída, e isso em todas 
as regiões do mundo, que o Espiritismo faz mais adeptos; ele conta com um grande 
número deles entre os médicos de todas as nações, ora, os médicos são homens de 
ciência; os magistrados, os pro fessores, os artistas, os homens de letras, os ofi ciais, 
os al tos funcionários, os grandes dignitários, os eclesiásticos, etc., que se reúnem 
sob a sua bandeira, todos são pes soas as quais não se pode negar uma certa dose 
de cultura. Não há sábios senão na ciência ofi cial e nos órgãos constituídos?

O fato de o Espiritismo não ter ainda o direito de cidade23 na ciência ofi cial é 
motivo para condená-lo? Se a Ciência nunca houvesse se enganado, sua opinião 
aqui poderia ser considerada; infelizmente, a experiência prova o contrário. Ela não 
rechaçou como quimeras inúmeras descobertas que, mais tarde, tornaram célebres 
os seus autores? Não foi em razão de um relatório da nossa primeira associação 
de sábios que a França teve de se privar da iniciativa do emprego do va por como 
força motriz? 

Quando Fulton24 veio ao campo de Boulogne apresentar seu sistema a Napo-
leão I, que recomendou o seu exame imediato ao Instituto, este não concluiu que 
aquele sistema era um sonho impraticável e que Napoleão não deveria ocupar-se 
com ele? Daí devemos concluir que os membros do Instituto são ignorantes? Que 
tal atitude justifi caria os apelidos banais com que, por conta do mau gosto, algumas 
pessoas se comprazem em chamá-los? 

É certo que não, não há pessoa sensata que não faça justiça ao seu eminente 
saber, reconhecendo, entretanto, que eles não são infalíveis e que, assim, seus 
julgamentos não são defi nitivos, principalmente quando se referem a fatos de 
idéias novas. 

Visitante: — Eu admito, perfeitamente, que eles não são infalíveis, mas a verda-
de é que, em razão do seu saber, a opinião deles é importante, e se ela estivesse 
de acordo com o senhor isso daria um grande valor ao seu sistema. 

A.K.: — Admita, também, que ninguém é bom juiz fora do que é sua compe-
tência. Se o senhor quiser construir uma casa, vai contratar um músico? Se estiver 
doente, irá tratar-se com um arquiteto? Buscará o parecer de um dançarino se 

23  Ter o direito de cidade: capacidade adquirida por uma pessoa para desfrutar dos privilégios comuns aos 
cidadãos de uma cidade. (N.T.)

24  Robert Fulton: mecânico americano. (Pensilvânia, 1765 – Nova Iorque, 1815). Inventor do barco movido a 
vapor, do submarino e da mina submarina. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 29

estiver envolvido em um processo? Enfi m, tratando-se de uma questão de teologia, 
o senhor pedirá a um químico ou a um astrônomo para resolvê-la? 

Não, pois, cada um tem seu ofício. 
As ciências comuns repousam sobre as propriedades da matéria que se pode 

manipular à vontade, os fenômenos que ela produz têm por agentes as forças mate-
riais. Os fenômenos do Espiritismo têm como agentes inteligências que possuem a 
sua independência, o seu livre-arbítrio e não estão submissas aos nossos caprichos, 
escapando, assim, aos nossos procedimentos de laboratório e aos nossos cálculos, 
e, em conseqüência, não são mais da alçada da Ciência propriamente dita. 

A Ciência equivocou-se quando quis experimentar os espíritos como uma pilha 
voltaica:25 ela fracassou, e isso devia acontecer porque agiu em vista de uma ana-
logia que não existe. Depois, sem ir mais longe, concluiu pela negativa: julgamento 
temerário que o tempo, diariamente, se encarrega de corrigir, como já corrigiu mui-
tos outros. Para aqueles que fi zeram esse pronunciamento, fi cará a vergonha de 
haverem se manifestado tão irrefl etidamente contra o poder infi nito do Criador. 

As comunidades científi cas não podem, e jamais poderão, se pronunciar nessa 
questão, que está fora da sua competência tanto quanto a de decretar se Deus 
existe; é, pois, um erro fazer delas os seus juízes. 

O Espiritismo é uma questão de crença pessoal que não pode depender do voto 
de uma assembléia, visto que esse voto, mesmo lhe sendo favorável, não pode for-
çar as convicções. Quando a opinião pública se tiver formado a esse respeito, eles 
a aceitarão como indivíduos, e suportarão a força dos fatos. 

Deixem passar uma geração e, com ela, os preconceitos do amor-próprio que 
se obstina, e verão que acontecerá com o Espiritismo o mesmo que a tantas outras 
verdades que foram combatidas, e que agora seria ridículo colocar em dúvida. Hoje 
os crentes são tratados de loucos, amanhã será a vez daqueles que não crêem, 
exatamente como outrora chamou-se de loucos àqueles que acreditavam que a 
Terra girava. 

Entretanto, nem todos os sábios julgaram da mesma forma, e, por sábios, con-
sidero os homens de estudo e de ciência, com ou sem título ofi cial. Muitos têm feito 
o seguinte raciocínio: 

“Não há efeito sem causa, e os efeitos mais simples podem levar à solução dos 
maiores problemas. Se New ton26  não tivesse dado atenção à queda de uma maçã; 

25 Pilha voltaica: pilha elétrica, inventada por Alessandro Volta (1745-1827), físico italiano, autor de notáveis 
trabalhos sobre eletricidade. (N.T.)

26  Isaac Newton: matemático, físico, astrônomo e fi lósofo inglês (Lincolnshire, 1642 - Kensington, 1727). Descobriu 
em 1687 as leis da atração universal. Ao observar a queda de uma maçã, Newton foi obrigado a refl etir 
nessa força singular que atrai os corpos para o centro da Terra, e perguntou a si mesmo se uma força da 
mesma natureza não poderia explicar o fato de a Lua se manter na órbita da Terra. Estendeu esse raciocínio 
aos planetas do sistema solar e, assim, de dedução em dedução, chegou à concepção da grande teoria, 
que os seus cálculos permitiram confi rmar rigorosamente. (N.T.)



Capítulo I30

se Galvani27 tivesse repelido seu ajudante, tratando-o de louco e de visionário, 
quando ele lhe falou das rãs que dançavam no prato, talvez ainda não conhecêsse-
mos a admirável lei da gravitação universal e as numerosas propriedades da pilha. 
O fenômeno que se designa sob o nome burlesco de dança das mesas não é mais 
ridículo que a dança das rãs, e talvez também contenha alguns desses segredos da 
Natureza que fazem revolução na humanidade quando se tem a sua solução.” 

Além disso, eles disseram: “Visto que tantas pes soas se ocupam com esse fe-
nômeno, e que homens sérios o estudaram, é preciso que nele exista alguma coisa. 
Uma ilusão, uma mania se o quiserem, não pode ter esse caráter de generalidade; 
ela pode seduzir um círculo de pessoas, uma sociedade, mas não pode fazer a 
volta ao mundo. Evitemos, pois, negar a possibilidade do que não compreendemos 
sob pena de receber, cedo ou tarde, um desmentido que não louvaria a 
nossa perspicácia.”

Visitante: — Muito bem, eis um sábio que raciocina com sabedoria e prudência, 
e, sem ser sábio, eu penso como ele; observe, porém, que ele não afi rma nada: ele 
duvida. Ora, sobre que se baseia a crença na existência dos espíritos e, principal-
mente, na possibilidade de comunicação com eles? 

A. K.: — Essa crença se apóia sobre o raciocínio e sobre os fatos. Eu mesmo 
só a adotei depois de um exame criterioso. Tendo adquirido o hábito das coisas 
positivas no estudo das ciências exatas, eu examinei, pesquisei essa nova ciência 
nos seus pontos mais ocultos; quis perceber a causa de tudo, porquanto só aceito 
uma idéia depois de lhe conhecer o como e o porquê. 

Eis o raciocínio que um sábio médico, antes incrédulo e hoje adepto fervoroso, 
me fazia: 

“Dizem que os seres invisíveis se comunicam; e por que não? Antes da in-
venção do microscópio, poder-se-ia supor a existência desses milhares de seres 
minús  culos que causam tantos danos no organismo? Onde está a impossibilidade 
material de que haja no espaço seres que escapam aos nossos sentidos? 

Teríamos por acaso a ridícula pretensão de saber tudo e de dizer a Deus que 
ele não pode nos ensinar mais nada? Se esses seres invisíveis que nos cercam são 
inteligentes, por que não se comunicariam conosco? 

Se eles estão em relação com os homens, certamente devem representar um 
papel no destino, nos acontecimentos. Quem sabe? Talvez eles sejam uma das 
potências da Natureza, uma dessas forças ocultas de que nem suspeitamos. Que 
novo horizonte isso abriria ao pensamento! Que vasto campo de observação! 

A descoberta do mundo dos invisíveis seria bem diferente da do mundo dos infi -
nitamente pequenos; isso seria mais que uma descoberta, seria uma revolução nas 

27  Luigi Galvani: físico e médico italiano (Bolonha, 1737-1798). Um dia, um de seus ajudantes observou que 
ao aproximar a ponta de um escalpelo dos nervos crurais (da coxa) de uma rã, ela sofreu uma contração 
violenta. Repetindo a experiência sob diversas formas, Galvani atribuiu aos animais uma eletricidade parti-
cular. Essa teoria levou Alessandro Volta a formular a hipótese de uma eletricidade produzida pelo contato 
dos metais. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 31

idéias. Quanta luz ela pode projetar! Quantas coisas misteriosas seriam explicadas! 
Aqueles que acreditam nele são ridicularizados, mas o que é que isso prova? Não 
aconteceu o mesmo com todas as grandes descobertas? Cristovão Colombo não 
foi rejeitado, coberto de desgostos, tratado como insensato? 

Dizem que essas idéias são tão estranhas que não se pode acreditar nelas, 
mas, aquele que tivesse afi rmado, há somente meio século, que em alguns minu-
tos poderíamos nos corresponder de um ponto ao outro da Terra; que em algumas 
horas se atravessaria a França; que com o vapor de um pouco de água fervendo 
um navio se movimentaria contra o vento; que se tiraria da água os meios para 
nos iluminar e nos aquecer; que tivesse proposto iluminar toda Paris em um 
instante, com um único reservatório de uma substância invisível, esse alguém 
seria ridicu larizado. 

Então, o fato de o espaço ser povoado de seres pen santes que, após terem 
vivido na Terra, deixaram seu envoltório material, é algo mais prodigioso que as 
realizações que acabamos de citar? 

Não se encontra nesse fato a explicação de inúmeras crenças que remontam à 
antiguidade? Semelhantes coisas valem bem a pena ser aprofundadas.” 

Eis as refl exões de um sábio, mas de um sábio sem pretensão; são também 
as refl exões de muitos homens esclarecidos, que viram, não superfi cialmente e 
com prevenção, mas que estudaram seriamente e sem opinião preconcebida. Eles 
tiveram a modéstia de não dizer: “Eu não compreendo, então isto não existe”, e sua 
convicção se formou pela observação e pelo raciocínio. Se essas idéias fossem 
quimeras, o senhor crê que todos esses homens eminentes as tivessem adotado? 
Que pudessem ser vítimas de uma ilusão durante tanto tempo? 

Portanto, não há impossibilidade material para o fato de existirem seres, invi-
síveis para nós, povoando o espaço, e só esta consideração deveria levar a uma 
maior pon de ração. 

Há algum tempo atrás, quem poderia pensar que uma gota de água límpida 
pudesse conter milhares de seres de dimensões tão minúsculas que confundem a 
nossa imaginação? Ora, eu digo que era mais difícil para a nossa razão conceber 
seres de uma tal sutileza, providos de todos os órgãos e funcionando como nós, que 
admitir aqueles a quem denominamos espíritos. 

Visitante: — Sem dúvida, mas do fato de uma coisa ser possível não se conclui 
que ela existe. 

A.K.: — De acordo, mas o senhor há de convir que, desde que ela deixa de 
ser impossível, já representa um ponto importante, porque então ela não tem mais 
nada que a razão possa rejeitar. Basta, portanto, constatá-la pela observação dos 
fatos. Esta observação não é nova; a história, tanto sacra como profana, prova a 
antiguidade e a universalidade dessa crença, que se perpetuou através de todas as 
vicissitudes do mundo, e que se acha, entre os povos mais selvagens, em estado 
de idéias inatas e intuitivas, gravadas no pensamento como a do Ser Supremo e a 
da existência futura. 



Capítulo I32

O Espiritismo, portanto, não é de criação moderna, muito ao contrário; tudo 
prova que os antigos o conheciam tão bem ou talvez melhor que nós; só que ele era 
ensinado com precauções misteriosas que o tornavam inacessível ao comum dos 
homens, deixado de propósito no lamaçal da superstição. 

Quanto aos fatos, eles são de duas naturezas: uns são espontâneos e outros, 
provocados. Entre os primeiros se incluem as visões e aparições, que são muito 
freqüentes, as batidas, os ruídos, a movimentação de objetos sem causa material 
e uma quantidade de efeitos insólitos que eram considerados sobrenaturais e que 
hoje nos parecem tão simples, visto que, para nós, não existe nada de sobrenatural, 
já que tudo está submetido às leis imutáveis da Natureza. Os fatos provocados são 
aqueles que se obtêm por intermédio dos médiuns. 

Falsas Explicações dos Fenômenos
• Alucinação
• Fluido magnético
• Refl exo do pensamento
• Sobreexcitação cerebral
• Estado sonambúlico dos médiuns 
Visitante: — É principalmente contra os fenômenos provocados que a crítica se 

manifesta. Coloquemos de lado qualquer suposição de charlatanismo e admitamos 
uma completa boa-fé; não se poderia pensar que os próprios médiuns são vítimas 
de uma alucinação? 

A.K.: — Que eu saiba, ainda não se explicou claramente o mecanismo da alu-
cinação. Porém, tal como é entendida, é um efeito muito singular e bem digno de 
estudo. Como, então, aqueles que pretendem explicar a causa dos fenômenos 
espíritas por meio da alucinação, não podem esclarecer a sua explicação? Aliás 
existem fatos que afastam essa hipótese: quando uma mesa ou um outro objeto 
se move, se eleva ou bate; quando ela passeia à vontade em um aposento sem o 
contato de pessoa alguma; quando se afasta do solo e se sustém no espaço sem 
ponto de apoio; enfi m, quando se quebra ao cair no chão, isso, certamente, não é 
uma alucinação. 

Supondo-se que o médium, por um efeito da sua imaginação, acredite ver o que 
não existe, é possível que toda uma sociedade seja presa do mesmo desvario? E 
que esse fato se repita por todos os lados, em todos os países? A alucinação, nesse 
caso, seria mais prodigiosa que o fato. 

Visitante: — Admitindo-se a realidade do fenômeno das mesas que giram e que 
batem, não é mais racional atribuí-lo à ação de um fl uido qualquer, do fl uido magné-
tico, por exemplo? 

A.K.: — Esse foi o primeiro pensamento que eu tive, como tantos outros. Se 
os efeitos se limitassem a efeitos materiais, não há dúvida de que se poderia ex-
plicá-los assim, mas quando esses movimentos e essas batidas dão provas de 



Pequena Conferência Espírita 33

inteligência, quando se reconhece que eles respondem ao pensamento com intei-
ra liberdade, chega-se a seguinte conclusão: Se todo efeito tem uma causa, todo 
efeito inteligente tem uma causa inteligente. A menos que se diga que esse fl uido é 
inteligente, pode-se aceitá-lo como causador de um efeito inteligente? 

Quando se vê os braços do telégrafo28 fazerem os sinais que transmitem o 
pensamento, sabe-se muito bem que esses braços de madeira ou de ferro não são 
inteligentes, mas que uma inteligência os faz mover. O mesmo ocorre com a mesa. 
Ali há ou não efeitos inteligentes? Essa é a questão. Aqueles que o contestam são 
pessoas que não viram nada e que se precipitam tirando conclusões de acordo com 
as suas próprias idéias e uma obser vação superfi cial. 

Visitante: — A isso se responde dizendo que se há um efeito inteligente ele 
não é outra coisa senão a própria inteligência, seja do médium, seja do interro-
gador, seja dos assistentes, visto que, segundo afi rmam, a resposta está sempre 
no pensamento de alguém. 

A.K.: — É ainda um erro devido à falta de observação. Se aqueles que pensam 
dessa forma se dessem ao trabalho de estudar o fenômeno em todas as suas fases, 
teriam, a cada passo, reconhecido a independência absoluta da inteligência que se 
manifesta. Como essa tese poderia se conciliar com as respostas que estão fora da 
capacidade intelectual e da instrução do médium? Que contradizem as suas idéias, 
seus desejos, suas opiniões ou que anulam completamente as previsões dos assis-
tentes? Com o fato de médiuns escreverem em uma língua que não conhecem, ou 
na sua própria língua quando não sabem ler nem escrever? 

Essa opinião, à primeira vista, não tem nada de irracional, tenho de convir, ela, 
porém, é desmentida por fatos tão numerosos e tão concludentes que a dúvida não 
é mais possível. Não obstante, mesmo admitindo-se essa teoria, o fenômeno, longe 
de ser simplifi cado, seria muito mais prodigioso. Como?!... Então o pensamento se 
refl etiria sobre uma superfície como a luz, o som, o calor?! Em verdade, ali haveria 
motivo em que exercer a sagacidade da Ciência. E depois, o que ainda aumentaria 
o maravilhoso, é que, entre vinte pessoas reunidas, o pensamento desta ou daquela 
é que seria refl etido, e não o pensamento de uma outra. Um semelhante sistema 
é insustentável. É verdadeiramente curioso ver os contra ditores se esforçando em 
buscar causas cem vezes mais extraordinárias e difíceis de compreender do que 
aquelas que lhes são apresentadas. 

Visitante: — Não se poderia admitir, segundo a opinião de alguns, que o mé-
dium está em um estado de crise e goze de lucidez que lhe dá uma percepção 

28  Telégrafo: aparelho que, por meio de sinais convencionais, o alfabeto Morse, por exemplo, transmite men-
sagens rapidamente e à distância. O Alfabeto Morse é uma série de sinais, formados por pontos e traços, 
correspondentes às letras e aos algarismos, e que foi inventado por Samuel Morse, pintor e físico norte-
americano (Charlestown, 1791 - Nova Iorque, 1827). Modernamente, fi ca difícil compreender a exemplifi -
cação feita por Kardec referindo-se aos braços de um telégrafo, quando se tem a telefonia fazendo uso de 
satélites, porém, o que não deixa dúvidas é o fato de que não existem instrumentos inteligentes porquanto 
só o homem ou um espírito proporcionam os meios de fazê-los funcionar. (N.T.)



Capítulo I34

sonambúlica, uma espécie de dupla vista, o que explicaria a extensão momentâ-
nea das faculdades intelectuais, visto que, dizem, as comunicações obtidas pelos 
médiuns não ultrapassam o alcance daquelas que se obtêm pelos sonâm bulos? 

A.K.: — Esse é um desses sistemas que ainda não suportam um exame apro-
fundado. O médium não está em crise, nem dormindo, mas perfeitamente acorda-
do, agindo e pensando como todas as pessoas, sem nada haver de extraordinário. 
Foram certos efeitos particulares que deram origem a esse equívoco; porém, quem 
não se limitar a julgar os acontecimentos apenas por um de seus ângulos, reconhe-
cerá, sem difi culdade alguma, que o médium é dotado de uma faculdade própria 
que não permite que ele seja confundido com o sonâmbulo, a completa indepen-
dência do seu pensamento é provada por fatos de grande evidência. 

Não se considerando as comunicações escritas, qual foi o sonâmbulo que al-
guma vez fez sair um pensamento de um corpo inerte? Produziu aparições visíveis 
e mesmo tangíveis? Que pôde manter um corpo pesado no espaço, sem nenhum 
ponto de apoio? 

Foi por efeito sonambúlico que um médium desenhou, um dia, em minha casa, 
em presença de vinte testemunhas, o retrato de uma jovem morta há dezoito me-
ses, e que ele jamais havia visto, retrato reconhecido pelo pai da jovem, que estava 
presente à sessão? 

É por um efeito sonambúlico que uma mesa responde, com precisão, as 
questões propostas, mesmo mentalmente? Certamente, se admitirmos que o 
médium esteja em estado magnético, parece-me difícil acreditar que a mesa 
seja sonâm bula. 

Dizem, ainda, que os médiuns só falam claramente de coisas conhecidas. Como 
explicar o fato seguinte e cem outros da mesma espécie? 

Um de meus amigos, muito bom médium escrevente, perguntou a um espírito 
se uma pessoa que ele perdera de vista há quinze anos ainda estava neste mundo. 
“Sim, ele vive ainda, respondeu-lhe o espírito, mora em Paris, na rua tal, número 
tal.” Meu amigo foi a Paris e encontrou a pessoa no endereço indicado. Isso foi uma 
ilusão? Seu pensamento não podia lhe sugerir esta resposta visto que, em razão da 
idade da pessoa por quem ele perguntava, havia toda a probabilidade de que ela 
não existisse mais.

Se, em certos casos, vimos respostas de acordo com o pensamento de quem 
faz a pergunta, é racional con cluirmos que isso seja uma regra geral? Nisso, como 
em todas as coisas, os julgamentos precipitados sempre são perigosos, porque 
podem ser anulados por fatos que não foram observados.

Não Basta aos Incrédulos Verem para se Convencerem
Visitante: — O que os incrédulos querem ver, o que mais solicitam, e que, na 

maior parte do tempo, não se pode fornecer, são os fatos positivos. Se todas as pes-
soas pudessem ser testemunhas desses fatos, a dúvida não seria mais permitida. 



Pequena Conferência Espírita 35

Como se explica, então, que tanta gente não tenha conseguido ver nada, apesar da 
sua boa vontade? Dizem eles que o motivo apontado é a sua falta de fé; a isso eles 
respondem, com razão, que não podem ter uma fé antecipada, e que se querem 
que eles acreditem é preciso lhes dar os meios de acreditarem. 

A.K.: — A razão é bem simples. Eles querem os fatos sob o seu comando, e os 
espíritos não obedecem às suas ordens; é necessário aguardar a sua boa vontade. 
Portanto, não é sufi ciente dizer: mostrem-me tal fato e eu acreditarei. É preciso 
haver a vontade de perseverar, deixar que os fatos se produzam espontaneamente, 
sem pretender forçá-los ou dirigi-los; aquele fato que mais desejam talvez seja, pre-
cisamente, o que não obterão; outros, porém, se apresentarão, e aquele, que tanto 
querem, virá no momento em que menos o esperarem. 

Aos olhos do observador atento e assíduo, eles surgirão em massa, corroboran-
do-se uns aos outros, mas quem julga que é sufi ciente apenas girar uma manivela 
para fazer a máquina se mover, está completamente enganado. 

Que faz o naturalista que quer estudar os hábitos de um animal? Manda que 
ele faça isto ou aquilo para ter todo o tempo de observá-lo à sua vontade? Não; 
porque sabe muito bem que o animal não o obedeceria; ele obser va as manifesta-
ções espontâneas de seu instinto; espera por elas e as aproveita de passagem. 
O simples bom senso mostra que, com muito mais razão, deve-se proceder da 
mesma forma com os espíritos, que são inteligências muito mais independentes 
que a dos animais. 

É um erro acreditar que a fé seja necessária; mas a boa-fé é outra coisa; ora, 
há céticos que negam até a evidência e aos quais os prodígios não poderiam con-
vencer. Quantos existem que, após terem visto, persistem em explicar os fatos à 
sua maneira, dizendo que aquilo não prova nada. Essas pessoas só servem para 
levar a perturbação às reuniões, sem proveito algum para elas mesmas; é por isso 
que são afastadas, e que não se quer perder tempo com elas. Existem mesmo as 
que fi cariam bem irritadas por serem forçadas a acreditar, porque seu amor-próprio 
sofreria ao confessarem que se haviam enganado. Que responder a pessoas que 
só vêem por toda parte a ilusão e o charla tanismo? Nada; é preciso deixá-las tran-
qüilas e dizer, tanto quanto queiram, que elas não viram nada, e mesmo que nada 
se pôde ou nada se quis mos trar a elas. 

Ao lado desses céticos empedernidos, há aqueles que querem ver à sua manei-
ra; que, tendo formado uma opinião, querem a ela tudo relacionar. Eles não compre-
endem que os fenômenos não possam obedecer à sua vontade; não sabem ou não 
querem se colocar nas condições necessárias. Aquele que quer observar de boa-fé 
deve, eu não digo crer sob palavra, mas se despojar de toda idéia preconcebida; 
deve aguardar, seguir, observar com uma paciência infatigável; esta mesma condi-
ção é também favorável aos adeptos, porquanto ela prova que a sua convicção não 
se fez levianamente. O senhor tem essa paciência? Não, diz o senhor, eu não tenho 
tempo. Então, não se ocupe nem fale mais nesse assunto, ninguém o obriga a isso. 



Capítulo I36

Boa ou Má Vontade dos Espíritos para Convencer
Visitante: — No entanto, os espíritos devem ter vontade de fazer prosélitos; por 

que não se dedicam, mais do que o que fazem, aos meios  de convencer certas 
pessoas cuja opinião seria de grande infl uência? 

A.K.: — É porque, aparentemente, naquele momento, eles não têm que conven-
cer pessoas cuja importância não consideram da forma que elas mesmas fazem. 
É pouco lisonjeiro, reconheço, mas nós não podemos comandar a opinião deles, 
porquanto os espíritos têm uma maneira de julgar as coisas que nem sempre é 
idêntica à nossa. Eles vêem, pensam e agem segundo outros elementos; enquanto 
a nossa visão está restringida pela matéria, limitada pelo estreito círculo no meio 
do qual nós nos encontramos, eles abrangem o conjunto. O tempo, que nos parece 
tão longo, para eles é um instante; a distância não é mais que um passo; certos 
detalhes, que nós consideramos de uma importância extrema, são, aos seus olhos, 
apenas infantilidades; em compensação, julgam importantes coisas cujo alcance 
não conseguimos perceber. 

Para compreendê-los, é preciso que nos elevemos, pelo pensamento, acima do 
nosso horizonte material e moral, e nos coloquemos no ponto de vista deles; não 
são os espíritos que devem descer até nós, somos nós que temos de subir até eles, 
e é ao que nos conduzem o estudo e a observação. 

Os espíritos apreciam os observadores assíduos e conscienciosos e, para es-
tes, multiplicam as fontes de luz; o que os afasta não é a dúvida que nasce da 
ignorância, é a presunção desses pretensos observadores que não observam nada, 
que pretendem colocá-los no banco dos réus, e manobrá-los como se fossem ma-
rionetes, é, principalmente, o sentimento de hostilidade e de descrédito que eles 
carregam, sentimento que está em seu pensamento, se não está em suas palavras. 
Para estes os espíritos não fazem nada, e se inquietam muito pouco com o que 
eles podem dizer ou pensar, porque a vez deles também chegará. É por isso que eu 
disse: o que é necessário não é a fé, mas a boa-fé. 

Origem das Idéias Espíritas Modernas
Visitante: — Uma coisa que eu desejava saber, é o ponto de partida das idéias 

espíritas modernas, são elas o ato de uma revelação espontânea dos espíritos ou 
o resultado de uma crença prévia na existência deles? O senhor compreende a 
importância da minha pergunta, visto que, neste último caso, poder-se-ia acreditar 
que a imaginação ali se encontra presente. 

A.K.: — Essa pergunta, como o senhor disse, é importante nesse ponto de vista, 
ainda que seja difícil admitir, supondo-se que essas idéias tenham nascido de uma 
crença antecipada, que a imaginação tenha produzido todos os resultados materiais 
observados. 

Com efeito, se o Espiritismo fosse fundado sobre o pensamento preconcebido 
da existência dos espíritos, seria possível, com alguma aparência de razão, duvidar 



Pequena Conferência Espírita 37

da sua realidade, porque, se a causa é uma quimera, as conseqüên cias também 
devem ser quiméricas, mas as coisas não se passaram assim. 

Observe inicialmente que esse andamento seria totalmente ilógico; os espíritos 
são uma causa e não um efeito; quando se vê um efeito pode-se procurar a causa, 
mas não é natural imaginar uma causa antes de haver visto os efeitos. Portanto, 
não se poderia conceber a idéia dos espíritos se não se fi zessem presentes os 
efeitos que achariam a sua provável explicação na existência de seres invisíveis. 
Muito bem, não foi mesmo dessa maneira que essa idéia surgiu, quer dizer, isso 
não foi uma hipótese imaginada com o fi m de explicar certos fenômenos; a primeira 
suposição que se fez deles foi a de uma causa totalmente material. 

Assim, longe de pensar que os espíritos fossem uma idéia preconcebida, partiu-
se do ponto de vista materialista. Sendo, esse ponto de vista, insufi ciente para tudo 
explicar, só a observação conduziu à causa espiritual. Eu falo das idéias espíritas 
modernas, pois que nós sabemos que esta crença é tão velha quanto o mundo. 

Eis o andamento das coisas: 
Fenômenos espontâneos se produziram, tais como ruídos estranhos, panca-

das, movimentos de objetos, etc., sem causa aparente conhecida, e esses fenô-
menos puderam ser repro duzidos sob a infl uência de certas pessoas. Até aí, nada 
autorizava a que se lhes procurasse a causa fora da ação de um fl uido magnético 
ou um outro cujas propriedades eram ainda desconhecidas. Porém, não se tardou 
a reconhecer nesses ruídos e nesses movimentos um caráter intencional e inteli-
gente, de onde se concluiu, como eu já o disse, que “se todo efeito tem uma causa, 
todo efeito inteligente tem uma causa inteligente.” Essa inteligência não podia estar 
no próprio objeto, porque a matéria não é inteligente. Seria ela o refl exo da inteli-
gência da pessoa ou das pessoas presentes? Assim se pensou no início, como eu 
também já falei; só a experiência podia se pronunciar, e a experiência demonstrou 
por provas irrecusáveis, em muitas circunstâncias, a completa independência dessa 
inteligência. Ela estava fora do objeto e fora da pessoa. Quem era ela então? Foi 
a própria inteligência quem respondeu; declarou pertencer à ordem dos seres in-
corpóreos, designados sob o nome de espíritos. Portanto, a idéia dos espíritos não 
preexistia, nem mesmo foi consecutiva; em uma palavra, ela não saiu do cérebro, 
foi dada pelos próprios espíritos, e tudo o que soubemos depois a respeito deles, 
nos foi ensinado por eles mesmos. 

Revelada a existência dos espíritos, e estabelecidos os meios de comunicação 
com eles, pôde-se ter conversas seguidas e obter ensinamentos sobre a natureza 
desses seres, as condições de sua existência, seu papel no mundo visível. Se, da 
mesma forma, pudéssemos interrogar os seres do mundo dos infi nitamente peque-
nos, quantas coisas curiosas não aprenderíamos sobre eles! 

Suponhamos que, antes da descoberta da América, existisse um fi o elétrico 
através do Atlântico, e que na sua extremidade européia se tivesse observado si-
nais inteligentes, teríamos concluído desse fato que na outra extremidade havia 
seres inteligentes que procuravam se comunicar, então poderíamos interrogá-los 



Capítulo I38

e eles nos responderiam. Assim conseguiríamos a certeza da sua existência, o 
conhecimento dos seus costumes, de seus hábitos, de sua maneira de ser, sem 
jamais os termos visto. O mesmo aconteceu nas relações com o mundo invisível; 
as manifestações materiais foram como sinais, meios de aviso que nos levaram a 
comunicações mais regulares e mais seguidas. E, coisa notável, à medida que os 
meios mais fáceis de comunicação estão ao nosso alcance, os espíritos abando-
nam os meios primitivos, insufi cientes e incômodos, como o mudo que recupera a 
palavra e renuncia à linguagem dos sinais. 

Quem eram os habitantes desse mundo? Eram seres à parte, fora da humani-
dade? Eram bons ou maus? Foi ainda a experiência que se encarregou de resolver 
essas questões; mas, até que numerosas observações tivessem lançado a luz so-
bre esse assunto, o campo das conjeturas e dos sistemas esteve aberto, e Deus 
sabe quantos surgiram! Uns acreditaram que os espíritos eram superiores em tudo, 
outros, só demônios viam neles; era pelas suas palavras e pelos seus atos que se 
podia julgá-los. 

Suponhamos que entre os habitantes transatlânticos desconhecidos, de que 
acabamos de falar, uns tinham dito coisas muito boas, enquanto que outros se 
fi zeram notar pelo cinismo de sua linguagem, por certo teríamos concluído que 
havia bons e maus entre eles. Foi o que aconteceu com os espíritos; foi assim que 
se reconheceu entre eles todos os graus de bondade e de maldade, de ignorância 
e de saber. 

Uma vez bem esclarecidos sobre os defeitos e as qualidades que se encon-
tram entre eles, a nossa prudência deveria fazer a distinção entre o bom e o mau, 
o verdadeiro e o falso nas suas relações conosco, exatamente como fazemos em 
relação aos homens. 

A observação não nos esclareceu somente sobre as qualidades morais dos es-
píritos, mas também sobre sua natureza e sobre o que nós poderíamos chamar seu 
estado fi siológico. Soube-se por esses próprios espíritos que uns são felizes e ou-
tros muito infelizes; que eles não são seres à parte, de uma natureza excepcional, 
mas sim as almas daqueles que viveram na Terra onde deixaram o seu invólucro 
corporal; que povoam os espaços, nos cercam e nos acotovelam incessantemente, 
e, entre eles, cada um pôde reconhecer, por sinais incontestáveis, seus parentes, 
seus amigos e aqueles que conheceu aqui na Terra. Pôde-se segui-los em todas 
as fases da sua existência no além-túmulo, desde o instante em que deixaram seu 
corpo, e observar sua si tuação segundo seu gênero de morte e a forma pela qual 
viveram na Terra. 

Soube-se, enfi m, que não são seres abstratos, imate riais no sentido absoluto do 
termo; eles têm um invólucro a que damos o nome de perispírito, espécie de corpo 
fl uídico, vaporoso, diáfano, invisível no estado normal, mas que, em certos casos, 
e por uma espécie de condensação ou de disposição molecular, pode tornar-se 
momentaneamente visível e mesmo tangível, fi cando explicado, em conseqüên cia, 
o fenômeno das aparições e o fato de poderem ser tocadas. Esse invólucro existe 
durante a vida do corpo: é o vínculo entre o espírito e a maté ria; na morte do corpo, 



Pequena Conferência Espírita 39

a alma ou o espírito, o que é a mes ma coisa, só se despe do envoltório grosseiro, 
o corpo, e conserva o segundo, o peris pírito, como quando tiramos uma vestimenta 
exterior e conservamos as interiores, como o germe29 de um fruto se des poja do 
invólucro cortical30 e conserva apenas o pe risperma.31 É esse invólucro semima-
terial do espírito que é o agente dos diferentes fenômenos por meio dos quais ele 
manifesta a sua presença. 

Esta é, em poucas palavras, a história do Espiritismo; o senhor pode ver, e 
reconhecerá ainda melhor quando o estudar minuciosamente, que nele tudo é o 
resultado da observação e não de um sistema preconcebido. 

Meios de Comunicação
Visitante: — O senhor falou de meios de comunicação; poderia me dar uma 

idéia desse assunto, porquanto é difícil compreender como esses seres invisíveis 
podem conversar conosco? 

A.K.: — Com muito prazer, entretanto vou fazê-lo resumidamente, porque isso 
exigiria um longo desenvolvimento que o senhor pode encontrar particularmente 
no O Livro dos Médiuns. Porém, o pouco que eu lhe falar agora, será o sufi ciente 
para ajudá-lo a compreender o mecanismo e servirá, principalmente, para fazê-lo 
entender melhor algumas das experiências as quais poderá assistir aguardando a 
sua iniciação completa. 

A existência desse invólucro semimaterial, ou peris  pírito, já é uma chave que 
explica muitas coisas e mostra a possibilidade de certos fenômenos. Quanto aos 
meios, eles são muito variados e dependem, seja da natureza mais ou menos de-
purada dos espíritos, seja das dis po sições particulares às pessoas que lhe servem 
de intermediários. O mais comum, aquele que se pode chamar universal, consiste 
na intuição, isto é, nas idéias e nos pen sa mentos que eles nos sugerem, mas 
esse meio é muito pouco apreciado na totalidade dos casos; existem outros meios 
mais materiais. 

Alguns espíritos se comunicam por batidas, respondendo por sim e por não ou 
designando as letras que devem formar as palavras. As batidas podem se obter 
pelo movimento de oscilação de um objeto, uma mesa, por exemplo, que bate com 
o pé. Muitas vezes as batidas se fazem ouvir na própria substância dos corpos, 
sem que estes se movimentem. Esse método primitivo é demorado e difi cilmente se 
presta ao desenvolvimento de uma idéia de certa extensão; ele foi substituído pela 
escrita, que se obtém de diferentes maneiras. 

Utilizou-se inicialmente, e algumas vezes ainda se utiliza, um objeto móvel, 
como uma pequena prancheta, uma cesta, uma caixa, à qual se adapta um lápis 
com a ponta pousada sobre o papel. A natureza e a substância do objeto são 

29  Germe: parte da semente que deve formar a planta. (N.T.)
30  Invólucro cortical: invólucro externo. (N.T.)
31  Perisperma: tecido nutritivo que certas sementes possuem. (N.T.) 



Capítulo I40

indiferentes. O médium coloca as mãos sobre esse objeto, ao qual transmite a infl u-
ência que recebe do espírito, e o lápis traça os caracteres. 

Esse objeto, propriamente falando, não é mais que um apêndice da mão, uma 
espécie de porta-lápis. Posteriormente, reconheceu-se a inutilidade desse interme-
diário, que é apenas uma complicação dos meios de obter a escrita e cujo único mé-
rito era o de constatar, de uma maneira mais tangível, a independência do médium; 
este último pode escrever segurando ele mesmo o lápis. 

Os espíritos ainda podem se manifestar transmitindo seus pensamentos por 
sons articulados que ressoam, seja no ar seja nos ouvidos, pela voz do médium, 
pela vista, por desenhos, pela música e por outros meios que um estudo completo 
faz conhecer. Os médiuns têm, para esses diferentes meios de comunicação ap-
tidões especiais que são inerentes à sua organização. Temos, assim, médiuns de 
efeitos físicos, isto é, aqueles que são aptos a produzir fenômenos materiais, como 
as batidas, o movimento de corpos, etc.; os médiuns auditivos, falantes, videntes, 
desenhistas, músicos e escreventes. Esta última faculdade é a mais comum, a que 
melhor se desenvolve pelo exercício, é também a mais preciosa, porque é a que 
permite as comunicações mais freqüentes e as mais rá pidas. 

O médium escrevente apresenta numerosas variedades das quais duas muito 
distintas. Para compreendê-las é preciso entender a maneira pela qual se produz 
o fenômeno. O espírito, algumas vezes, age diretamente sobre a mão do médium 
à qual ele dá um impulso, completamente independente da vontade do médium, e 
sem que ele tenha consciência do que escreve: é o médium escrevente mecânico. 
De outras vezes, ele age sobre o cérebro, seu pensamento atravessa o do médium 
que, então, ainda que escrevendo de forma involuntária, tem uma consciência mais 
ou menos clara do que obtém: é o médium intuitivo; seu papel é exatamente o de 
um intérprete que transmite um pensamento que não é o seu e que, entretanto, ele 
deve compreender. Ainda que, neste caso, o pensamento do espírito e o do médium 
algumas vezes se confundam, a experiência ensina a distingui-los facil mente. 

Por esses dois tipos de médiuns obtêm-se comunicações igualmente boas; a 
preferência por aqueles que são mecânicos existe principalmente nas pessoas que 
ainda não estão convencidas. Não obstante, a qualidade essencial de um médium 
está muito mais na natureza dos espíritos que o assistem e nas comunicações que 
ele recebe do que nos meios de execução. 

Visitante: — O procedimento parece-me dos mais simples. Seria possível eu 
mesmo experimentá-lo? 

A.K.: — Perfeitamente; e digo mais, se o senhor for dotado da faculdade me-
diúnica, esse seria o melhor meio de convencê-lo, porque o senhor não poderá 
des con fi ar da sua boa-fé. Somente o aconselho, fi rmemente, a não tentar nenhum 
ensaio antes de haver estudado o assunto com cuidado. As comunicações de além-
túmulo são cercadas de mais difi culdades do que se pensa; elas não estão livres 
de inconvenientes nem mesmo de perigos para os que não possuem a experiência 
necessária. Neste caso, aconteceria o mesmo que a uma pessoa que quisesse 



Pequena Conferência Espírita 41

fazer manipulações químicas sem saber Química, certamente correria o risco de 
queimar os dedos. 

Visitante: — Há algum sinal com que se possa reconhecer essa aptidão? 
A.K.: — Até o momento não se conhece nenhum diagnóstico para a mediunida-

de; todos aqueles que se julgou pudessem reconhecê-la, são sem valor; experimen-
tar é o único meio de saber se a mediunidade existe. Além disso, os médiuns são 
muito numerosos, e é muito raro que, se nós mesmos não o formos, não se encon-
tre um deles em algum membro da nossa família ou do nos so círculo de amizades. 

O sexo, a idade e o temperamento são indiferentes; a mediunidade se encontra 
entre os homens e entre as mulheres, as crianças e os velhos, as pessoas que 
estão bem de saúde e as que estão doentes. 

Se a mediunidade se traduzisse por um sinal exterior qualquer, isso faria supor 
que a faculdade é permanente, enquanto que ela é essencialmente móvel e fugidia. 
Sua causa física está na assimilação mais ou menos fácil dos fl uidos perispirituais 
do encarnado e do espírito desen carnado. Sua causa moral está na vontade do 
espírito, que se comunica quando lhe agrada, e não de acordo com a nossa von-
tade, de onde resulta que, primeiro, nem todos os espíritos podem se comunicar 
indiferentemente por todos os médiuns; segundo, todo médium pode perder sua 
faculdade ou vê-la suspensa no momento em que menos espera. 

Estas poucas palavras são sufi cientes para lhe mostrar que há, nesse assunto, 
todo um estudo a fazer, para que se possa perceber a causa das variações que esse 
fenômeno apresenta. 

Seria, pois, um erro acreditar que todo espírito pode atender ao apelo que lhe 
é feito e comunicar-se pelo primeiro médium que apareça. Para que um espírito se 
comunique, primeiro é preciso que lhe seja conveniente fazê-lo; depois, que sua 
posição ou suas ocupações o permitam e, por último, que ele ache no médium um 
instrumento propício, apropriado à sua natureza. 

Em princípio, podemos nos comunicar com os espíritos de todas as ordens, 
com nossos parentes e amigos, com os espíritos mais elevados como com os mais 
vulgares. Porém, independente das condições individuais de possibilidade, eles 
vêm mais ou menos voluntariamente segundo as circunstâncias e, principalmente, 
em razão da sua simpatia pelas pessoas que os chamam, não atendendo ao pedido 
de uma pessoa qualquer que tenha a fantasia de evocá-los por um sentimento de 
curiosidade; neste caso, se quando eram encarnados, eles não se incomodariam 
com esse tipo de pessoas, após a morte também não lhe darão importância. 

Os espíritos sérios só vêm às reuniões sérias onde são chamados com recolhi-
mento e por motivos sérios; eles não se prestam a nenhuma questão de curiosida-
de, de prova ou com um objetivo fútil, nem a nenhuma experiência. 

Os espíritos frívolos vão a toda a parte, porém, nas reuniões sérias, eles se ca-
lam e se conservam de parte, para escutar, como escolares o fariam em uma douta 
assembléia. Nas reuniões frívolas, eles retomam suas brincadeiras, se divertem 



Capítulo I42

com tudo, muitas vezes zombam dos assistentes e respondem a todas as pergun-
tas sem se importarem com a verdade. 

Os espíritos denominados batedores, e geralmente todos aqueles que produ-
zem manifestações físicas, são de uma ordem inferior, sem serem essencialmente 
maus por esse motivo; eles têm uma aptidão de algum modo especial para os efei-
tos materiais. Os espíritos superiores não se ocupam mais dessas coisas, assim 
como os nossos sábios em relação aos grandes esforços físicos, mas se têm ne-
cessidade de tais efeitos, servem-se desses espí ritos de ordem inferior, assim como 
nós nos servimos de trabalhadores para o serviço mais pesado. 

Os Médiuns Interesseiros
Visitante: — Antes de se entregarem a um estudo mais prolongado, certas pes-

soas desejariam ter a certeza de que não irão perder o seu tempo, certeza essa que 
um fato concludente lhes daria, mesmo que fosse obtido por dinheiro. 

A.K.: — Naquele que não quer se dar ao trabalho de estudar, existe muito mais 
curiosidade do que desejo real de se instruir; ora, os espíritos não gostam dos curio-
sos tanto quanto eu mesmo. Aliás, para eles, a cobiça é profundamente antipática, 
e eles não se prestam a nada que possa satisfazê-la. Seria preciso fazer-se deles 
uma idéia bem falsa para acreditar que espíritos superiores como Fénelon,32 Bossuet,33

Pascal,34 Santo Agostinho,35 por exemplo, se ponham às ordens do primeiro que 

32  Fénelon: François de Salignac de Mothe-Fénelon, escritor e prelado francês (1651-1715). Foi arcebispo 
da cidade de Cambrai, pregador e depois missionário. Possuía caráter e tendências muito aristocráticas e 
se opunha ao absolutismo do rei Luiz XIV. Em 1699, caiu em desagrado, após a publicação de seu livro, 
Telêmaco, cheio de alusões e indiretas ao governo. Fénelon foi um dos espíritos que se comunicava com 
o grupo de estudos de que Kardec participava e várias de suas mensagens se encontram no O Evangelho 
Segundo o Espiritismo. (N.T.)

33  Bossuet, Jackes Bénigne: prelado francês, escritor e orador (Dijon, 1627 - Paris, 1704). Chegou a Paris 
em 1659 e logo se tornou o mais renomado orador sacro. Foi nomeado bispo de Condom em 1669, bispo 
de Meaux em 1681, de onde recebeu o nome de “Águia de Meaux”, apoiou a política religiosa de Luiz XIV 
e combateu os protestantes. Sua obra oratória e suas obras históricas e polêmicas fazem dele um dos 
grandes escritores clássicos. In Nouveau Petit Larousse Illustré. (N.T.) 

34  Pascal, Blaise: matemático, físico, fi lósofo e escritor francês (Clermont, Auvergne, 1623 - Paris, 1662). 
Desde criança interessou-se pelas ciências; aos dezessete anos escreveu seu primeiro livro, aos dezoito 
inventou uma máquina de calcular. Entre outros trabalhos seus temos: as leis da pressão atmosférica e do 
equilíbrio dos líquidos, o cálculo das probabilidades, a prensa hidráulica, etc. Após um período mundano, 
converteu-se na noite de 23 de novembro de 1654 e retirou-se para a abadia de Port-Royal des Champs, 
onde viveu asceticamente. Pascal, que tornou a prosa francesa um meio de expressão fl exível, claro e 
rigoroso, e orientou o pensamento do seu século para o estudo das imperfeições e dos vícios de que alma 
e a razão humanas são dotadas, preparou o classicismo francês. 

 O Espírito Pascal também se comunicava com o grupo de estudos de Kardec e no O Evangelho Segundo o 
Espiritismo encontram-se duas mensagens de sua autoria. (N.T.) 

35  Santo Agostinho (Tagasta, África romana, 354 - Hipona, 430), era fi lho de Santa Mônica e, depois de uma 
mocidade agitada, foi atraído para a vida religiosa pelas prédicas de Santo Ambrósio. Foi bispo de Hipona 
e tornou-se o mais célebre padre da Igreja latina. Teólogo, fi lósofo, moralista, dialético, procurou conciliar o 
platonismo e o dogma cristão, a inteligência e a fé. 

 Várias mensagens do Espírito Santo Agostinho, que se comunicava com o grupo de estudos de Kardec, 
encontram-se no O Evangelho Segundo o Espiritismo. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 43

apareça a tanto por hora. Não, as comunicações com o além-túmulo são um 
assunto muito sério, e que exige grande respeito, para servirem de exibição. 

Nós sabemos, por outro lado, que os fenômenos espíritas não funcionam como 
as rodas de um mecanismo, visto que eles dependem da vontade dos espíritos; 
mesmo admitindo a aptidão mediúnica, ninguém pode afi rmar obtê-los em um mo-
mento determinado. 

Se os incrédulos são levados a suspeitar da boa-fé dos médiuns em geral, seria 
bem pior se neles houvesse o incentivo do interesse; de uma forma justa se pode-
ria suspeitar que o médium remunerado mudasse a realidade dos fatos quando o 
espírito não se fi zesse presente, porque seria preciso, antes de tudo, ganhar seu 
dinheiro. 

Além de o desinteresse absoluto ser a melhor garantia de sinceridade, a nossa 
razão seria contrária a evocar, por dinheiro, os espíritos das pessoas que nos são 
queridas, supondo-se que eles consentissem nisso, o que é mais que duvidoso. Em 
todos os casos, só haveria espí ri tos de baixa categoria, pouco escrupulosos com 
relação aos meios, e que não mereceriam nenhuma confi ança; esses mesmos es-
píritos ainda sentem, muitas vezes, um pra zer maldoso em frustrar as combinações 
e os cálculos de quem os evoca. 

A natureza da faculdade mediúnica, portanto, se opõe a que ela se torne uma 
profi ssão, pois que ela depende de uma vontade estranha à do médium, e que 
pode lhe faltar no momento em que precisa dela, a menos que ele a substitua pela 
astúcia. Porém, mesmo se admitindo uma inteira boa-fé, desde que os fenômenos 
não se obtêm à vontade, seria um efeito do acaso se, em uma sessão que tivesse 
sido paga, se produzisse exatamente aquilo que alguém desejasse ver para se con-
vencer. O senhor poderia dar cem mil francos a um médium, e isso não o faria obter 
dos espíritos o que eles não quisessem fazer; esse incentivo, que iria desnaturar a 
intenção e transformá-la em um violento desejo de lucro, seria, muito ao contrário, 
um motivo para que ele não conseguisse o que de seja. 

Quando se está bem compenetrado desta verdade: que a afeição e a simpatia 
são os mais poderosos motivos de atração para os espíritos, compreende-se que 
eles não podem ser solicitados pelo pensamento de quem deseja servir-se deles 
para ganhar dinheiro.

Portanto, aquele que tem necessidade de fatos para se convencer, deve provar 
aos espíritos a sua boa vontade por uma observação séria e paciente; porém, se 
é verdade que a fé não se impõe, não é menos verdadeiro dizer que ela não se 
compra. 

Visitante: — Eu compreendo esse raciocínio sob o ponto de vista moral, entre-
tanto não é justo que aquele que dá o seu tempo no interesse da causa seja com-
pensado por esse tempo, se isso o impede de trabalhar para viver? 

A. K.: — Em primeiro lugar: é no interesse da causa que ele o faz ou no seu pró-
prio? Se ele deixou seu emprego, é porque não estava satisfeito e esperava ganhar 
mais ou ter menos aborrecimentos na nova profi ssão. Não há nenhuma abnegação 



Capítulo I44

em dar seu tempo quando se espera tirar proveito disso. É exatamente como se 
alguém dissesse que é no interesse da humanidade que o padeiro fabrica o pão. 

A mediunidade não é o único recurso; sem ela, essas pessoas seriam obrigadas 
a ganhar a vida de outra maneira. Os médiuns verdadeiramente sérios e devota-
dos, quando não têm uma existência independente, procuram os meios de viver no 
trabalho ordinário e não deixam seu emprego; eles só consagram à mediunidade 
o tempo que lhe podem dar sem prejuízo para as suas vidas; se usam o tempo do 
seu lazer e do seu repouso o fazem de boa vontade e devido ao seu devo tamento, 
por isso são mais estimados e respeitados. 

Por outro lado, a multiplicidade dos médiuns nas famílias torna os médiuns pro-
fi ssionais inúteis, mesmo supondo-se que eles ofereçam todas as garantias dese-
jáveis, o que é muito raro.

Sem o descrédito que se liga a esse gênero de exploração, e do qual eu me 
felicito por muito haver contribuído, teríamos visto os médiuns mercenários se mul-
tiplicarem e os jornais se cobrirem com as suas propagandas; ora, para um que 
pudesse ser leal, haveria cem char latães que, abusando de uma faculdade real ou 
simulada, teriam causado o maior prejuízo ao Espiritismo. 

É, pois, como princípio que todos aqueles que vêem no Espiritismo algo mais 
que uma exibição de fenômenos curiosos, que compreendem e se interessam 
vivamente pela dignidade, consideração e verdadeiros interesses da Doutrina, 
reprovam toda espécie de especulação sob qualquer forma ou disfarce com que 
ela se apresente. 

Os médiuns sérios e sinceros, e eu dou esse nome àqueles que compreendem 
a santidade do mandato que Deus lhes confi ou, evitam até as aparências do que 
poderia fazer pairar sobre eles a menor suspeita de cobiça; a acusação de tirar um 
proveito qualquer da sua faculdade, seria olhada por eles como uma injúria. 

Por mais incrédulo que o senhor seja, admita que um médium nessas condições 
causaria uma impressão totalmente diferente da que o senhor teria se houvesse 
pago uma entrada para vê-lo operar, ou mesmo se houvesse obtido uma entrada de 
favor, sabendo que por trás de tudo aquilo havia uma questão de dinheiro. Admita 
que, vendo o médium animado de um verdadeiro sentimento religioso, estimulado 
somente pela fé, e não pelo incentivo do ganho, involunta riamente ele lhe imporia 
respeito, mesmo que fosse o mais humilde proletário, e lhe inspiraria mais confi ança 
porque o senhor não teria nenhum motivo para suspeitar da sua lealdade. 

Pois bem, como esse médium o senhor encontrará mil outros, contra um dife-
rente dele, e essa é uma das cau sas que têm contribuído efi cazmente para o crédito 
e a propagação da Doutrina, enquanto que, se ela só tivesse intérpretes interessa-
dos, não contaria com a quarta parte dos adeptos que possui atualmente.

Compreende-se muito bem que os médiuns profi ssionais sejam muito raros, 
pelo menos na França; que sejam desconhecidos na maioria dos centros espíritas 
da província, onde a reputação de mercenários seria sufi ciente para excluí-los de 
todos os grupos sérios, e onde a atuação deles não lhes seria lucrativa em razão do 



Pequena Conferência Espírita 45

descrédito de que seriam alvo e da concorrência dos médiuns desinteressados que 
se encontram por toda a parte. 

Para suprir, seja a faculdade que lhes falta, seja a incapacidade da clientela, 
existem supostos médiuns que lançam mão de todos os meios, jogos de cartas, cla-
ra de ovo, borra de café, etc., para satisfazer todos os gostos, esperando dessa for-
ma, na falta dos espíritos, persuadir aqueles que ainda acreditam nessas tolices. 

Se eles só prejudicassem a si mesmos, o mal seria pequeno, mas há pessoas 
que, sem maiores informações, confundem o abuso com a realidade, e desse fato 
se aproveitam os mal-intencionados para dizer que é disso que o Espiritismo se 
constitui. Portanto, pode-se constatar que, se a exploração da mediunidade conduz 
a abusos prejudiciais à Doutrina, o Espiritismo sério tem razão em desa pro vá-la e 
em repudiá-la como auxiliar. 

Visitante: — Admito que tudo isso é muito lógico, mas os médiuns desinte-
ressados não estão à disposição do primeiro que aparece, e ninguém se permite 
ir inco mo dá-los, enquanto que não existem escrúpulos em ir chamar aquele que 
recebe pagamento, porquanto sabe-se que ele não vai perder o seu tempo. Se 
houvesse médiuns públicos seria muito mais fácil para as pessoas que querem 
se convencer. 

A. K.: — Entretanto, se os médiuns públicos, como o senhor os denomina, não 
oferecem as garantias necessárias, que utilidade podem ter para a convicção? O in-
conveniente que o senhor citou não destrói aqueles muito mais graves de que falei. 
Iriam buscá-los mais por divertimento ou para que lhes lessem a sorte, do que para 
se instruírem. Aquele que quer, seriamente, se convencer encontra os meios, mais 
cedo ou mais tarde, se tiver perseverança e boa vontade; mas não é porque assistiu 
a uma sessão que ele fi cará convencido, se para isso não estiver preparado. Se ele 
tiver uma impressão desfavorável dessa sessão, sairá menos convencido do que 
quando entrou e talvez desanimado em prosseguir um estudo onde não viu nada de 
sério, é isso que a experiência prova. 

Porém, ao lado das considerações morais, os progressos da ciência espírita 
nos mostram atualmente uma difi culdade material, da qual não se suspeitava no 
início, nos fazendo conhecer melhor as condições em que se produzem as manifes-
tações. Essa difi culdade se refere às afi nidades fl uídicas que devem existir entre o 
espírito evo cado e o médium. 

Eu afasto todo pensamento de fraude e de trapaça, e suponho a maior lealdade. 
Para que um médium de profi ssão possa oferecer toda segurança às pessoas que 
vêm consultá-lo é preciso que ele possua uma faculdade permanente e universal, 
isto é, que possa comunicar-se facilmente com qualquer espírito e a todo momento 
que for solicitado, para estar constantemente à disposição do público, como um 
médico, e satisfazer a todas as evocações que lhe forem solicitadas. Ora, isso é o 
que não existe em nenhum médium, tanto entre os desinteressados como entre os 
outros, e por causas independentes da vontade do espírito, mas que eu não posso 
desenvolver aqui, porque não estou lhe dando um curso de Espiritismo. 



Capítulo I46

Eu me limitarei a dizer que as afi nidades fl uídicas, que são o próprio princípio 
das faculdades mediúnicas, são individuais e não gerais; que elas podem existir do 
médium para um determinado espírito e não para outro; que sem essas afi nidades, 
cujas nuanças são muito numerosas, as comunicações são incompletas, falsas ou 
impossíveis; que a maior parte das vezes a assimilação fl uídica entre o espírito e o 
médium só se estabelece com o tempo, e que somente uma vez em dez acontece 
que ela seja completa desde a primeira vez. 

A mediunidade, como o senhor a vê, está subordinada a leis de algum modo 
orgânicas, às quais todo médium está sujeito; ora, não se pode negar que isto não 
seja um obstáculo para a mediunidade de profi ssão, visto que a possibilidade e 
a exatidão das comunicações provêm de causas independentes do médium e do 
espírito. (Ver mais adiante, capítulo II, parágrafo “Dos Médiuns”.) 

Portanto, se repelimos a exploração da mediunidade, não é por capricho nem 
por hábito, mas porque os próprios princípios que regem as relações com o mundo 
invisível, se opõem à regularidade e à precisão necessárias para aquele que se 
põe à disposição do público, e a quem o desejo de satisfazer uma clientela pagante 
conduz ao abuso. Disso eu não concluo que todos os médiuns interesseiros são 
charlatães, mas afi rmo que o incentivo ao ga nho conduz ao charlatanismo e autori-
za a suposição de fraude, se não a justifi ca. Aquele que deseja se convencer deve, 
antes de tudo, procurar os elementos de since ridade. 

Os Médiuns e os Feiticeiros
Visitante: — Desde o instante em que a mediu nidade consiste em nos colocar-

mos em relação com as potências ocultas, parece-me que médiuns e feiticeiros são 
mais ou menos sinônimos. 

A.K.: — Em todas as épocas existiram médiuns naturais e inconscientes que, 
somente porque produziram fenômenos insólitos e incompreendidos, foram quali-
fi cados de feiticeiros e acusados de pactuarem com o diabo; o mesmo aconteceu 
com a maioria dos sábios que possuíam conhecimentos acima do comum. A igno-
rância exagerou o seu poder, e eles mesmos muitas vezes abusaram da credulida-
de pública, explorando-a; daí a justa reprovação de que têm sido objeto. 

É sufi ciente comparar o poder atribuído aos feiticeiros e a faculdade dos verda-
deiros médiuns para se verifi  car a diferença, mas a maioria dos críticos não se dá a 
esse trabalho. O Espiritismo não ressuscitou a feitiçaria, ao contrário, ele a destruiu 
para sempre, despojando-a do seu pretenso poder sobrenatural, de suas fórmulas, 
livros de magia, amuletos e talismãs, reduzindo os possíveis fenômenos ao seu 
justo valor, sem sair das leis naturais. 

A semelhança que certas pessoas pretendem estabelecer, provém do erro em 
que elas se encontram ao julgar que os espíritos estão às ordens dos médiuns; a 
crença de que possa depender do primeiro médium que apareça, fazer vir, à sua 
vontade, e no momento oportuno, o espírito deste ou daquele personagem mais 
ou menos ilustre, não é aceita pela razão dessas pessoas. Nesse ponto elas estão 
inteiramente certas, e se, antes de censurarem o Espi ritismo, tivessem tomado o 



Pequena Conferência Espírita 47

cuidado de descobrir as suas causas, saberiam que ele diz positivamente que os 
espíritos não estão sob os caprichos de pessoa alguma, e que ninguém pode fazê-
los vir a seu bel-prazer e contra a vontade deles, de onde se conclui que os médiuns 
não são feiticeiros. 

Visitante: — Em conseqüência disso, todos os efeitos que certos mé-
diuns acreditados obtêm, à vontade e em público, seriam segundo o senhor, 
apenas charlatanice? 

A.K.: — Eu não o falo de uma maneira absoluta. Tais fenômenos não são im-
possíveis porque há espíritos de baixa categoria que podem se prestar a essa es-
pécie de fatos, e que se divertem com isso, tendo, talvez, exercido a profi ssão de 
prestidigitador quando vivos na Terra, e também médiuns es pecialmente aptos a 
esse gênero de manifestações; porém, o mais comum bom senso repudia a idéia 
de que os espíritos, embora pouco elevados, viessem fazer exibições e façanhas 
para distrair os curiosos. 

A obtenção desses fenômenos à vontade, e sobretudo em público, é sempre 
suspeita; nesses casos a mediu nidade e a prestidigitação se tocam a tal ponto que 
é bem difícil distingui-las; antes de se ver ali a atuação dos espíritos, é preciso mi-
nuciosas observações, e ter em conta seja o caráter e os antecedentes do médium, 
seja um grande número de circunstâncias que só um estudo aprofundado da teoria 
dos fenômenos espíritas pode fazer apreciar. 

É preciso observar que esse gênero de mediunidade, quando existe mediuni-
dade, é limitada à produção do mesmo fenômeno, com algumas variantes, o que 
não é próprio para dissipar as dúvidas. Um desinteresse absoluto seria a melhor 
garantia de sinceridade. 

Qualquer que seja a realidade desses fenômenos, como efeitos mediúnicos, 
eles têm um bom resultado, porque dão divulgação à idéia espírita. A controvérsia 
que se estabelece a esse respeito leva muitas pessoas a um estudo mais apro-
fundado. Certamente não é ali que é preciso ir buscar as instruções sérias do Es-
piritismo, nem a fi losofi a da Doutrina, mas é um meio de chamar a atenção dos 
indiferentes e obrigar os mais recalcitrantes a falarem dele. 

Diversidade nos Espíritos
Visitante: — O senhor fala de espíritos bons ou maus, sérios ou frívolos; con-

fesso que não compreendo essa diferença; parece-me que, deixando o envoltório 
corporal, eles deve riam se despojar das imperfeições inerentes à matéria; que a luz 
deve se fazer para eles sobre todas as verdades que estão ocultas para nós, e que 
eles devem ser libertos dos pre  conceitos terrestres. 

A.K.: — Sem dúvida eles estão livres das imperfeições físicas, isto é das do-
enças e das enfermidades do corpo, porém as imperfeições morais pertencem ao 
espírito e não ao corpo. Entre eles existem os que são mais ou menos avançados 
intelectualmente e moralmente. Seria um erro acreditar que os espíritos, deixando 
seu corpo material, sejam subitamente banhados pela luz da verdade. O senhor 



Capítulo I48

acredita, por exemplo, que, quando morrer, não haverá nenhuma diferença entre 
vosso espírito e o de um selvagem ou de um mal feitor? Se assim fosse de que lhe 
serviria haver trabalhado para a sua instrução e para o seu melhoramento, já que 
um velhaco seria tanto quanto o senhor após a morte? 

O progresso dos espíritos só se faz gradualmente e, algumas vezes, bem len-
tamente. Entre eles, e isso depende do seu aperfeiçoamento, há os que vêem as 
coisas sob um ponto de vista mais justo do que quando estavam vivos; outros, ao 
contrário, têm ainda as mesmas paixões, os mesmos preconceitos e os mesmos 
erros, até que o tempo e novas provas permitam que eles se esclareçam. Note bem 
que isso é o resultado da experiência, porquanto é assim que eles se apresentam 
a nós nas suas comunicações. É pois um princípio elementar do Espiritismo que 
existem espíritos de todos os graus de inteligência e de moralidade. 

Visitante: — Por que os espíritos não são todos perfeitos? Deus, então, os têm 
criado de todas as espécies de categoria. 

A.K.: — Seria o mesmo que perguntar por que todos os alunos de um colégio 
não estudam Filosofi a. Os espíritos têm todos a mesma origem e o mesmo destino. 
As diferenças que existem entre eles não constituem espécies distintas, mas graus 
diversos de adiantamento. 

Os espíritos não são perfeitos porque eles são as almas dos homens, e os 
homens não são perfeitos; pela mesma razão, os homens não são perfeitos porque 
são a encar nação de espíritos mais ou menos adiantados. 

O mundo corporal e o mundo espiritual se inclinam incessantemente um sobre 
o outro; pela morte do corpo, o mundo corporal fornece seu contingente ao mundo 
espiritual; pelos nascimentos, o mundo espiritual alimenta a humanidade. 

A cada nova existência, o espírito progride mais ou menos, e quando ele ad-
quire, sobre a Terra, a soma de conhecimentos e de elevação moral que o nosso 
globo comporta, ele o deixa e passa para um mundo mais elevado, onde adquire 
novos conhecimentos. 

Os espíritos que formam a população invisível da Terra são, de algum modo, 
o refl exo do mundo corporal; ali se encontram os mesmos vícios e as mesmas 
virtudes; entre eles há sábios, ignorantes e falsos eruditos, os prudentes e os ir-
responsáveis, os fi lósofos, os argumentadores, os sistemáticos; não tendo eles se 
libertado de seus preconceitos, todas as opiniões políticas e religiosas ali têm os 
seus representantes; cada um fala segundo suas idéias e o que eles dizem é, mui-
tas vezes, apenas a sua opinião pessoal; eis por que não se deve crer cegamente 
em tudo que os espíritos dizem. 

Visitante: — Se é assim, eu percebo uma imensa difi culdade; como distinguir 
o que é erro do que é verdade nesse confl ito de opiniões diversas? Eu vejo que os 
espíritos não servem de grande coisa para nós e não sei o que podemos ganhar 
com a sua conversa. 



Pequena Conferência Espírita 49

A.K.: — Os espíritos serviriam para nos ensinar que existem espíritos, e que 
esses espíritos são as almas dos homens, isto não seria de uma grande importância 
para todos aqueles que duvidam que têm uma alma, e que não sabem em que se 
tornarão após a morte? 

Como todas as ciências fi losófi cas, o Espiritismo exige longos estudos e mi-
nuciosas observações, pois só assim é que se aprende a distinguir a verdade da 
impostura, e os meios de afastar os espíritos enganadores. Acima dessa turba de 
baixa categoria, há os espíritos superiores, que só têm em vista o bem e por missão 
conduzir os homens pelo bom caminho; cabe a nós saber apreciá-los e compreen-
dê-los. Os espíritos superiores nos ensinam coisas importantes, mas não pensem 
que o estudo dos outros seja inútil; para conhecer bem um povo é preciso vê-lo sob 
todos os seus aspectos. 

O senhor mesmo é a prova do que afi rmo; porquanto pensava que era sufi ciente 
aos espíritos deixarem o seu invólucro corporal para se libertarem das suas imper-
feições; ora, são as comunicações com eles que nos têm ensinado o contrário, e 
nos têm feito conhecer o verdadeiro estado do mundo espiritual, que interessa ao 
máxi mo a todos nós, porque todos devemos ir para lá. 

Quanto aos erros que podem nascer da divergência de opinião entre os espí-
ritos, eles desaparecem por si mesmos, à medida que se aprende a distinguir os 
bons dos maus, os sábios dos ignorantes, os sinceros dos hipócritas, exatamente 
como entre nós; então o bom senso faz justiça às falsas doutrinas. 

Visitante: — Minha observação subsiste sempre no ponto de vista das questões 
científi cas e outras que se podem submeter aos espíritos. A divergência de suas 
opiniões sobre as teorias que dividem os sábios nos deixa na incerteza. Eu compre-
endo que, não tendo todos o mesmo grau de instrução, eles não podem saber tudo; 
então, de que valor pode ser para nós a opinião daqueles que sabem, se nós não 
podemos verifi car quem está em erro ou com a razão? Tanto vale nos dirigirmos aos 
homens quanto aos espíritos. 

A.K.: — Essa refl exão ainda é uma conseqüência do desconhecimento do ver-
dadeiro caráter do Espiritismo. Aquele que acredita encontrar nele um meio fácil de 
tudo saber, de tudo descobrir, comete um grande erro. Os espíritos não estão encar-
regados de vir nos trazer a Ciência totalmente pronta; isso seria, realmente, muito 
cômodo, se nós tivéssemos apenas que pedir para sermos servidos, e nos poupar, 
assim, do trabalho das pesquisas. 

Deus quer que nós trabalhemos, que o nosso pensamento se exercite; só por 
esse preço iremos adquirir o conhecimento. Os espíritos não vêm nos livrar dessa 
necessidade; eles são o que são, o Espiritismo tem por objetivo estudá-los a fi m de 
saber, por analogia, o que nós seremos um dia, e não de nos dar a conhecer o que 
nos deve ser oculto, ou nos fazer revelações antes do tempo. 

Os espíritos não vêm mais fazer predições do futuro, e todo aquele que se gabe 
de obter certos segredos que se prepare para estranhas decepções da parte dos 
espíritos zombadores; em uma palavra, o Espiritismo é uma ciência de observação 



Capítulo I50

e não uma ciência de adivinhação ou de especulação. Nós o estudamos para co-
nhecer o estado das individualidades do mundo invisível, as relações que existem 
entre eles e nós, sua ação oculta sobre o mundo visível, e não pela utilidade mate-
rial que possamos tirar dele. Sob esse ponto de vista, não há nenhum espírito cujo 
estudo nos seja inútil, nós sempre aprendemos alguma coisa com todos eles. Suas 
imperfeições, seus defeitos, sua insufi ciência, e mesmo sua ignorância são outros 
tantos objetos de observação que nos iniciam na natureza íntima desse mundo. 
Quando não são eles que nos instruem pelo seu ensinamento, somos nós que nos 
instruímos ao estudá-los, como o fazemos quando observamos os costumes de um 
povo que não conhecemos. 

Quanto aos espíritos esclarecidos, eles nos ensinam muito, porém no limi-
te das coisas possíveis, e não convém perguntar-lhes o que não podem ou não 
devem nos revelar; é preciso que nos contentemos com o que nos dizem; querer 
ir além, é nos expormos às mistifi cações de espíritos levianos sempre prontos a 
responder a tudo. A experiência nos ensina a julgar o grau de confi ança que nós 
podemos lhes conceder. 

Utilidade Prática das Manifestações
Visitante: — Supondo que o fato esteja constatado e o Espiritismo reconhecido 

como uma realidade, qual pode ser a sua utilidade prática? Se até agora se passou 
sem ele, parece-me que assim se poderia continuar, e viver mais tran qüilamente. 

A.K.: — O mesmo se poderia dizer das estradas de ferro e do vapor sem os 
quais se vivia muito bem. 

Se o senhor entende por utilidade prática, os meios de viver bem, de fazer for-
tuna, de conhecer o futuro, de descobrir minas de carvão ou tesouros escondidos, 
recuperar heranças, livrar-se do trabalho das pesquisas, o Espiritismo não serve 
para nada. Ele não pode fazer aumentar nem abaixar a Bolsa de Valores, nem 
se transformar em ações, nem mesmo dar invenções já prontas, prestes a serem 
exploradas. Sob esse ponto de vista, quantas ciências seriam inúteis! Quantas exis-
tem que não dariam vantagens, comercialmente falando! 

Os homens também passavam muito bem antes da descoberta de todos os 
novos planetas; antes que se soubesse que é a Terra que gira e não o Sol; antes 
que se cal culassem os eclipses; antes que se conhecesse o mundo microscópico 
e cem outras coisas. 

O camponês, para viver e fazer brotar o seu trigo, não tem necessidade de sa-
ber o que é um cometa. Por que, então, os sábios se entregam a essas pesquisas, 
e quem ousaria dizer que eles perdem o seu tempo? 

Tudo o que serve para levantar uma ponta do véu, ajuda o desenvolvimento da 
inteligência, alarga o círculo das idéias, fazendo-nos aprofundar no conhecimento 
das leis da Natureza. Ora, o mundo dos espíritos existe em virtude de uma dessas 
leis da Natureza e o Espiritismo nos faz conhecer essa lei; ele nos ensina a infl uên-
cia que o mundo invisível exerce sobre o mundo visível, e as relações que existem 



Pequena Conferência Espírita 51

entre eles, como a Astronomia nos ensina as relações dos astros com a Terra; ele o 
mostra como uma das forças que regem o universo e contribuem para a manuten-
ção da harmonia geral. 

Supondo que a sua utilidade se limitasse a isso, a revelação de uma tal potência 
já não seria bastante, abstraindo-se toda doutrina moral? Não representa nada o 
fato de todo um mundo novo se revelar a nós, principalmente se o conhecimento 
desse mundo nos dá a solução de uma série de problemas até agora insolúveis, 
se ele nos inicia nos mistérios do além-túmulo, que nos interessam bastante, visto 
que todos nós que aqui estamos, mais cedo ou mais tarde, daremos o passo fatal? 

Entretanto, existe uma outra utilidade do Espiritismo mais positiva, é a infl uência 
moral que ele exerce pela própria força dos fatos. O Espiritismo é a prova patente 
da existência da alma, da sua individualidade após a morte, da sua imortalidade, 
da sua sorte futura; é, pois, a destruição do mate rialismo, não pelo raciocínio, mas 
pelos fatos. 

Não é necessário perguntar ao Espiritismo o que ele pode dar, e nem buscar 
nele o que está além de seu objetivo providencial. Antes dos progressos sérios da 
Astronomia, acreditava-se na Astrologia. Seria razoável afi rmar-se que a Astrono-
mia não serve para nada, porque não se pode mais encontrar na infl uência dos as-
tros o prognóstico do destino? Assim como a Astronomia destronou os astrólogos, o 
Espiritismo destronou os adivinhos, os feiticeiros e os leitores da sorte. Ele é para a 
magia o que a Astronomia é para a Astrologia, a Química, para a Alquimia. 

Loucura, Suicídio, Obsessão
Visitante: — Certas pessoas encaram as idéias espíritas como capazes de pertur-

bar as faculdades mentais, e, por essa razão, acham que a propagação de tais idéias 
deve ser impedida. 

A.K.: — O senhor conhece o provérbio: “quando se quer matar um cachorro, 
diz-se que ele está raivoso”, portanto, não é de admirar que os inimigos do Espi-
ritismo busquem se apoiar em todos os pretextos. Esse lhes pareceu próprio para 
despertar receios e suscetibilidades, então o aproveitaram com desvelo, mas ele 
desaparece diante do mais ligeiro exame. Escute, pois, sobre essa loucura, o racio-
cínio de um louco. 

Todas as grandes preocupações do espírito podem ocasionar a loucura; as ci-
ências, as artes, a própria religião fornecem seu contingente. A loucura tem por prin-
cípio um estado patológico do cérebro, instrumento do pensamento; o instrumento 
estando desorganizado, o pensamento fi ca alterado. Portanto, a loucura é um efeito 
consecutivo, cuja origem é uma predisposição orgânica que torna o cérebro mais ou 
menos acessível a certas impressões; e isso é tão verdadeiro que se vêem pessoas 
que pensam de forma excessiva e, no entanto, não se tornam loucas, enquanto 
outras enlouquecem sob o efeito da me nor sobre excitação.36

36  Sobreexcitação: excitação nervosa acima da normal. (N.T.)



Capítulo I52

Quando existe uma predisposição para a loucura, ela toma o caráter de preocu-
pação principal, que se torna, então, uma idéia fi xa. Essa idéia fi xa poderá ser a dos 
espíritos naquela pessoa que ocupou seus pensamentos com eles de uma forma 
exagerada, como poderá ser a de Deus, dos anjos, do diabo, da fortuna, do poder, 
de uma arte, de uma ciência, da maternidade, de um sistema político ou social. É 
provável que o louco religioso se tornasse um louco espírita, se o Espiritismo fosse 
a preocupação que o dominasse. 

É verdade que um jornal afi rmou que, em uma única localidade da América, da 
qual não me lembro mais o nome, contavam-se quatro mil casos de loucura espírita; 
mas sabe-se que, entre nossos adversários, existe a idéia fi xa de se acreditarem os 
únicos dotados de razão, e essa é uma mania como outra qualquer. Aos seus olhos 
nós somos todos dignos de um manicômio e, conseqüentemente, os quatro mil 
espíritas da localidade em questão deviam ser o mesmo que loucos. Iguais a esses, 
os Estados Unidos têm centenas de milhares, e todos os outros países do mundo 
um número bem maior. Essa brincadeira de mau gosto começa a se desprestigiar 
desde que se vê essa loucura alcançar as classes mais elevadas da sociedade. 

Fez-se grande alvoroço em torno de um exemplo conhe cido, o de Victor Hennequin,37

mas se esquecem de que, antes de se ocupar com os espíritos, ele já havia dado 
provas de excentricidade nas suas idéias; se não aparecessem as mesas girantes, 
que, segundo um jogo de palavras bem espirituoso dos nossos adversários, lhe 
fi zeram girar a cabeça, sua loucura teria tomado um outro caminho. 

Portanto, eu afi rmo que o Espiritismo não tem relação alguma com esse fato, e 
vou mais além, digo que bem compreendido ele é um preventivo contra a loucura 
e o suicídio. 

Entre as causas mais numerosas de superexcitação cerebral, é preciso incluir 
as decepções, os infortúnios, as afeições contrariadas, que são, ao mesmo tempo, 
as causas mais freqüentes de suicídio. Ora, o verdadeiro espírita vê as coisas deste 
mundo de um ponto de vista tão elevado que as atribulações não são para ele mais 

37
  Victor Hennequin foi político, fi lósofo, advogado, literato e ensaísta fran cês, contemporâneo de Allan 

Kardec. Seu drama pessoal ocupou a imprensa da época e veio a ser recontado, com detalhes, na 
obra de Eugène Nus, Choses de l’autre Monde, págs. 134 a 141 da 2a edição francesa, sem data. Foi 
destacado defensor das idéias cooperativistas do utopista Charles Fourier e amigo íntimo de Victor Hugo. 
De temperamento solitário, nunca participava de palestras e reuniões. Era deputado à época do golpe de 
Estado de 1851 e teve o mandato cassado. Preso, viu ser fechado o Démocratie Pacifi que, jornal do qual 
era redator. A queda da República — comenta Eugène Nus — e a vitória do despotismo causaram-lhe 
profundo choque. Já vinha sofrendo de clara esquizofrenia, que se agravou quando deixou a prisão de 
Mazas. Sem emprego, teve de voltar à banca de advocacia, que ele detestava, aumentando-lhe então 
a angústia. Foi por essa época que passou a realizar sessões com as mesas girantes, em sua própria 
residência. No entanto, em meio aos seus transtornos mentais e inteiramente despreparado, começou 
como médium a se considerar missionário e porta-voz da “alma da Terra”. Em 1853 publicou dois livros: 
Sauvons le Genre Humain e Religion, este em especial completamente desarrazoado. No ano seguinte, em 
dezembro de 1854, Hennequin desencarnou, em real estado de loucura. Registre-se que sua perturbação 
fi nal acabou infl uenciando negativamente o amigo Victor Hugo que, por algum tempo, em vista disso, se 
afastou das atividades espíritas. Por último, assinalo que também León Denis se refere a Victor Hennequin, 
na nota de rodapé no 253 de No Invisível, terceira parte, item XXII - Práticas e perigos da mediunidade. 
(Com os agradecimentos da Editora ao confrade Luciano dos Anjos por esta nota.) 



Pequena Conferência Espírita 53

que incidentes desagradáveis de uma viagem. O que, em outra pessoa, produziria 
uma violenta emoção, afeta-o de uma forma comum. Aliás, ele sabe que os sofri-
mentos da vida são as provas que servem para o seu adiantamento, se as sofrer 
sem reclamar, porque ele será recompensado segundo a coragem com a qual ele 
as tiver suportado. 

Suas convicções lhe dão uma resignação que o preserva do desespero, e, por 
conseqüência, de uma causa incessante de loucura e suicídio. Ele sabe, além disso, 
pelo que pode constatar nas comunicações com os espíritos, o destino deplorável 
daqueles que abreviam voluntariamente os seus dias, e esse quadro é bem próprio 
para fazê-lo refl etir; também é considerável o número daqueles que foram detidos 
nessa inclinação funesta. Esse é um dos resultados do Espiritismo. 

No número das causas da loucura, ainda é preciso colocar o medo, e o medo 
do diabo tem transtornado a ra zão de muitas pessoas. Sabe-se o número de víti-
mas que se tem feito, impressionando imaginações fracas com esse quadro que se 
esforçam em tornar mais assustador com detalhes hediondos? O diabo, dizem, só 
amedronta às crianças, é um freio para torná-las bem comportadas, assim como o 
“bicho-papão” e o “lobisomem”, e quando elas não mais sentem medo, fi cam piores 
do que antes; porém, para esse belo resultado, ou seja, uma criança comportada, 
não se tem conta do número de epilepsias causadas pela perturbação de um cére-
bro delicado diante do medo. 

É preciso não confundir a loucura patológica com a obsessão, que não vem de 
nenhuma lesão cerebral, mas da subjugação que os espíritos malignos exercem 
sobre certos indivíduos. Às vezes, essa subjugação tem as aparências da loucura 
propriamente dita. Essa afecção, que é muito freqüente, é independente de qual-
quer crença no Espiritismo e existiu em todos os tempos. Nesse caso, a medicação 
comum é impotente e mesmo nociva. 

O Espiritismo, fazendo conhecer esta nova causa de perturbação do organismo, 
dá, ao mesmo tempo, o único meio de vencê-la, atuando, não sobre o doente, mas 
sobre o espírito obsessor. O Espiritismo é o remédio e não a causa do mal. 

Esquecimento do Passado
Visitante: — Eu não compreendo como o homem pode aproveitar a experiên-

cia adquirida nas suas existências anteriores, se não se lembra delas; porquanto, 
desde que não as recorda, cada existência é, para ele, como se fosse a primeira, 
estando, assim, sempre a recomeçar. 

Vamos supor que, a cada dia, ao despertar, nós perdêssemos a lembrança do 
que fi zemos na véspera; aos setenta anos não teríamos avançado mais do que aos 
dez anos, enquanto que lembrando nossas faltas, nossas imperícias e as punições 
que sofremos, nos esforçaríamos para não mais repeti-las. 

Servindo-me da comparação que o senhor fez do homem sobre a Terra com o 
aluno de um colégio, eu não compreenderia que esse aluno pudesse, por exemplo, 



Capítulo I54

aproveitar as lições da 5a série se ele não se lembrasse do que aprendeu na 4a

série.38 Essas soluções de continuidade na vida do espírito, interrompem todas as 
relações e, de alguma for ma, fazem dele um novo ser; de onde pode-se dizer que 
nossos pensamentos morrem a cada existência, para renas cer  mos sem consciên-
cia do que fomos. É uma espécie de redução a nada. 

A. K.: — De pergunta em pergunta o senhor está me levando a lhe dar um curso 
completo de Espiritismo; todas as objeções que lhe faz são naturais entre aqueles 
que nada sabem, entretanto,  em um estudo sério, seria encontrada uma solução 
bem mais explícita do que a que eu posso dar em uma explicação tão sumária que, 
por sua vez, deve provocar, incessantemente, novas perguntas. 

No Espiritismo tudo se encadeia e quando se segue o conjunto vê-se que os 
princípios provêm uns dos outros e se servem mutuamente de apoio; então, o que 
parecia uma anomalia, contrária à justiça e à sabedoria de Deus, torna-se natural e 
vem confi rmar essa justiça e essa sabedoria. 

Assim é o problema do esquecimento do passado que se liga a outras questões 
de igual importância, eis por que não vou aqui me aprofundar no assunto. 

Se, a cada existência, um véu é jogado sobre o pas sado, o espírito não perde 
nada do que adquiriu anteriormente, ele só esquece a forma pela qual fez as aqui-
sições. Para me servir da comparação do aluno, eu diria que pouco importa para 
ele saber onde, como, e com quais professores ele fez a 4a série se, chegando na 
5a, ele sabe o que se aprende na 5a. Que lhe importa saber se foi castigado por sua 
preguiça e sua insubordinação, se essas punições o tornaram trabalhador e dócil? 
É assim que, ao reencarnar, o homem traz, por intuição e como idéias inatas, o que 
adquiriu em ciência e em moralidade. Eu digo em moralidade porque, se durante 
uma existência ele se aperfeiçoou, se tirou proveito das lições da experiência, quan-
do retornar ele será instintivamente melhor; seu espírito, amadurecido na escola do 
sofrimento e pelo trabalho, terá mais fi rmeza; longe de ter de recomeçar tudo, ele 
possui uma base cada vez mais fértil, sobre a qual se apóia para alcançar mais. 

A segunda parte da sua objeção, referente ao aniquilamento do pensamento, 
não está melhor embasada, visto que esse esquecimento só ocorre durante a vida 
corporal e, ao deixá-la, o espírito recupera a lembrança do seu passado; ele pode 
então julgar o caminho que fez e o que ainda lhe resta fazer; de maneira que não há 
solução de continuidade na vida espiritual, que é a vida normal do espírito.

O esquecimento temporário é um benefício da Providência; a experiência é mui-
tas vezes adquirida por provas rudes e expiações terríveis, cuja lembrança seria 
muito penosa e viria se juntar às angústias das atribulações da vida presente. 

Se os sofrimentos da vida parecem longos, que aconteceria se a sua duração 
aumentasse com a lembrança dos sofrimentos do passado? 

38 A tradução literal do texto é: “... aproveitar as lições da 4a série se ele não se lembrasse do que aprendeu 
na 5a”. A aparente troca de numeração das séries deve-se ao fato de, nos estabelecimentos de ensino 
francês, as séries escolares serem determinadas em ordem decrescente. O aluno entra na 11a série e vai, 
sucessivamente, até a 1a série. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 55

O senhor, por exemplo, hoje é um homem honesto, mas talvez isso se deva aos 
rudes castigos que sofreu pelas faltas que agora repugnariam a sua consciência. 
Seria agradável lembrar que por causa delas foi enforcado? A vergonha não o per-
seguiria ao lembrar que o mundo sabia das faltas que cometeu? 

Que lhe importa o que fez e o que sofreu para expiar seus erros se hoje é um 
homem estimável! Aos olhos do mundo, é um homem novo, aos olhos de Deus, um 
espírito reabilitado.

Liberto da lembrança de um passado importuno, o senhor age com mais liber-
dade; tem um novo ponto de partida; suas dívidas anteriores estão pagas, importa 
agora não contrair outras. 

Quantos homens desejariam, durante a vida, poder colocar, do mesmo modo, 
um véu sobre os seus primei ros anos! Quantos disseram a si mesmos, ao fi nal de 
seus percursos: “Se eu fosse recomeçar, eu não faria o que fi z.” Pois bem, o que 
eles não podem refazer nesta vida, o farão em uma outra; em uma nova existência, 
seu espírito trará, em estado de intuição, as boas resoluções que tiverem tomado. É 
assim que se realiza gradualmente o progresso da humanidade. 

Agora vamos supor, o que é um caso muito comum, que nas suas relações, 
na sua própria família, encontra-se um ser que o fez sofrer, que talvez o tenha 
arruinado ou desonrado em uma outra existência, e que, espírito arrependido, veio 
encarnar no seu meio, unir-se ao senhor por laços de família, para reparar os erros 
cometidos por seu devota mento e sua afeição. Não fi cariam mutuamente na mais 
falsa posição, se ambos se lembrassem das suas inimizades? Em lugar de se apla-
carem, os ódios se eterni zariam.

Daí se conclui que a lembrança do passado traria perturbações às relações 
sociais e seria um entrave ao progresso. O senhor quer uma prova? Quando um 
homem que foi condenado às galés39 toma a fi rme resolução de se tornar honesto, 
o que lhe acontece ao término da sua pena? 

Ele é repelido pela sociedade, e essa repulsa quase sempre o lança novamente 
no vício. Supondo-se, ao contrário, que todo o mundo ignore os seus antecedentes, 
esse homem será bem acolhido; se ele mesmo pudesse esquecê-los, não seria 
menos honesto por isso, e poderia andar com a cabeça erguida, em vez de curvá-la 
sob a vergonha da sua lembrança. 

Isso está perfeitamente de acordo com a doutrina dos espíritos sobre os mun-
dos superiores ao nosso. Nesses mundos, onde só reina o bem, a lembrança do 
passado nada tem de penosa; eis por que neles as existências precedentes são 
lembradas da mesma forma que nós nos lembramos do que fi zemos ontem. Quanto à 
estada que possa ter sido feita em mundos inferiores, não é mais que um sonho mau. 

39  Galés: em seu antigo signifi cado, era a pena dos criminosos condenados a remar em galé, uma embarcação 
de guerra, comprida e estreita, impelida basicamente por grandes remos (de 15 a 30), manejado cada um 
deles por três a cinco homens, e auxiliada por três velas. Mais modernamente, diz-se de trabalhos forçados, 
executados por presos acorrentados pelos pés. (N.T.)



Capítulo I56

Elementos de Convicção
Visitante: — Eu admito que sob o ponto de vista fi losófi co a Doutrina Espírita 

é perfeitamente racional, mas resta sempre a questão das manifestações, que só 
pode ser resolvida por fatos; ora, é a realidade desses fatos que muitas pessoas 
contestam e o senhor não deve achar estranho o dese jo que elas demonstram de 
teste munhá-los. 

A. K.: — Eu o considero muito natural, apenas, como procuro que tirem provei-
to dessa oportunidade, explico em que condições convém que se coloquem para 
melhor observá-los, e, principalmente, para compreendê-los; aquele que não quer 
se colocar nessas condições demonstra não ter um verdadeiro desejo de se escla-
recer, então é inútil perder tempo com ele.

O senhor também há de convir que seria estranho que uma fi losofi a racional 
tivesse saído de fatos ilusórios e controvertidos. Em boa lógica, a realidade do efei-
to traz como conseqüência a realidade da causa; se um é verdadeiro, o outro não 
pode ser falso, porque, onde não há árvore, não se pode colher frutos. 

É verdade que nem todos puderam constatar os fatos, porque nem todos se 
colocaram nas condições exigidas para observá-los e não tiveram a paciência e a 
perseverança necessárias. Porém, neste caso é como em todas as ciên cias: o que 
uns não fazem, outros conseguem fazê-lo; todos os dias aceita-se o resultado de 
cálculos astronômicos, sem os haver feito pessoalmente. Seja como for, se o se-
nhor acha a fi losofi a boa, pode acei tá-la como aceitaria uma outra, reservando sua 
opinião sobre as vias e os meios que a ela conduziram, ou, pelo menos, admitindo 
esses fatos apenas a título de hipótese até mais ampla constatação. 

Os elementos de convicção não são os mesmos para todas as pessoas; o que 
convence uns, não causa nenhuma impressão sobre outros; eis por que é preciso 
um pouco de tudo. Porém, é um erro acreditar que as experiências físicas sejam o 
único meio de convencer. Já vi pessoas que não se impressionaram com os fenô-
menos mais dignos de nota, e nas quais uma simples resposta escrita venceu todas 
as dúvidas. 

Quando se vê um fato que não se compreende, quanto mais extraordinário 
ele é, mais suspeito parece, e o pensamento sempre procura encontrar uma 
causa comum para esse fato; porém, quando sua causa é percebida, ele é 
admitido mais facilmente, porque tem uma razão de ser, o maravilhoso e o 
sobrenatural desaparecem. 

Certamente, as explicações que acabo de lhe dar nesta conversa estão longe 
de ser completas, no entanto, por mais sumárias que sejam, estou persuadido de 
que elas o farão refl etir, e, se as circunstâncias o fi zerem testemunhar alguns fatos 
de manifestação, o senhor os verá com menos prevenção, porque poderá ter uma 
base onde fi rmar o seu raciocínio. 

Há duas coisas no Espiritismo: a parte experimental das manifestações e a 
doutrina fi losófi ca. Ora, eu sou visitado todos os dias por pessoas que nada têm 
visto e que crêem tão fi rmemente quanto eu, somente pelo estudo que fi zeram da 



Pequena Conferência Espírita 57

parte fi losófi ca. Para essas pessoas, o fenômeno das manifestações é acessório, a 
essência é a doutrina, é a ciência; elas a vêem tão grande, tão racional, que nela en-
contram tudo o que pode satisfazer suas aspirações interiores, à parte a ocorrência 
das manifestações, de onde elas concluem que, supondo-se que as manifestações 
não existissem, a doutrina não deixaria de ser aque   la que melhor resolve uma mul-
tidão de problemas considerados insolúveis. 

Quantos disseram que essas idéias haviam germinado em seu cérebro, mas 
que elas se conservavam confusas. O Espiritismo veio enunciá-las com pre-
cisão, deu-lhes corpo, e foi para eles como um raio de luz. É o que explica o 
número de adeptos que a simples leitura do O Livro dos Espíritos produziu. O 
senhor acredita que a situação seria a mesma se não tivéssemos nos afastado 
das mesas girantes e falantes?

Visitante: — O senhor tinha razão ao dizer que das mesas girantes havia saído 
uma doutrina fi losófi ca, e eu estava longe de supor as conseqüências que podiam 
surgir de um fato que se considerava como um simples objeto de curiosidade. Vejo 
agora quanto é amplo o campo aberto pelo seu sistema. 

A. K.: — Aqui eu o interrompo, o senhor me honrou ao me atribuir esse sistema, 
porquanto ele não me pertence. Ele foi inteiramente deduzido dos ensinamentos 
dos espíritos. Eu vi, observei, coordenei, e procuro fazer com que os outros compre-
endam o mesmo que eu compreendo; esta é toda a parte que me toca.

Existe entre o Espiritismo e os outros sistemas fi losófi cos uma diferença ca-
pital: todos esses sistemas são a obra de homens mais ou menos esclarecidos, 
enquanto que, naquele que me é atribuído, eu não tenho o mérito da invenção de 
um só princípio. 

Diz-se: a fi losofi a de Platão,40 de Descartes,41 de Leibniz;42 não se dirá nunca: a 
doutrina de Allan Kardec, e isso é excelente, pois que importância teria um nome 
em um assunto tão grave? 

O Espiritismo tem auxiliares bem mais preponderantes e perto dos quais não 
somos mais que átomos. 

40  Platão: célebre fi lósofo grego (Atenas, 428 - 347 a. C.), foi discípulo de Sócrates (468 - 400 a. C.) e mestre 
de Aristóteles (384 - 322 a. C.), ambos também ilustres fi lósofos. O sistema fi losófi co criado por Platão, 
o Platonismo, preocupava-se com temas éticos, visando toda meditação fi losófi ca ao conhecimento do 
bem, conhecimento este que se supõe sufi ciente para a implantação da justiça entre os estados e entre os 
homens. O Platonismo foi o primeiro sistema completo de fi losofi a espiritualista. In Lello Universal, Volume 
Terceiro. (N.T.)

41  Descartes, René: fi lósofo, matemático e físico francês (1596 - 1650), criador do método cartesiano ou 
Cartesianismo, doutrina fi losófi ca caracterizada pelo racionalismo, isto é, baseada na razão, no domínio do 
conhecimento e da moral. In Nouveau Petit Larousse Illustré. (N.T.)

42  Leibniz, Gottfried Wilhelm: fi lósofo e matemático alemão (1646 - 1716). Desenvolveu uma fi losofi a ampla 
e profunda onde sustenta a teoria das idéias inatas e a da constituição de todos os seres por substâncias 
simples (as mônadas) entre as quais reina uma harmonia preestabelecida. Daí Leibniz afi rmar com oti-
mismo: “Tudo vai bem no melhor dos mundos possíveis”. In Koogan Larousse e Nouveau Petit Larousse 
Illustré. (N.T.)



Capítulo I58

Sociedades Espíritas43

Visitante: — O senhor tem uma Sociedade que se dedica a esses estudos, eu 
poderia fazer parte dela? 

A. K.: — No momento, certamente, não, porque se não é necessário ser um 
doutor em Espiritismo para ser recebido, pelo menos é preciso ter sobre o assunto 
idéias mais fi rmes do que as suas. Como a Sociedade não quer ser perturbada nos 
seus estudos, ela não pode admitir aqueles que viriam fazê-la perder seu tempo 
com questões elementares, nem os que, não simpatizando com seus princípios 
e convicções, nela lançariam a desordem com discussões intem pestivas ou um 
espírito de contradição. 

É uma Sociedade científi ca, como tantas outras, que se dedica a aprofundar os 
diferentes pontos da ciência espírita e que procura se esclarecer, é o centro para 
onde tendem os esclarecimentos de todas as partes do mundo e onde se elaboram 
e coordenam as questões que se ligam ao progresso da Ciência; mas não é uma 
escola nem um curso de ensino elementar. Mais tarde, quando suas convicções, 
estiverem formadas pelo estudo, a Sociedade verá se há razões para admiti-lo. 

Enquanto espera, o senhor poderá, no máximo, participar de uma ou duas ses-
sões, como ouvinte, com a condição de não fazer nenhuma refl exão que possa 
melindrar alguém, sem o que, eu, que serei o responsável pela sua presença, fi caria 
sujeito às censuras dos meus colegas, e a entrada lhe seria proibida para sempre. 

Ali o senhor verá uma reunião de homens sérios, pertencentes a uma Socieda-
de de pessoas cultas e edu cadas, cuja maioria se recomenda pela superioridade 
do seu saber e sua posição social, e que não permitiriam que aqueles que ali foram 
admitidos se afastassem, o mínimo que fosse, das conveniências; portanto, não 
acredite que ela convide o público e chame o primeiro recém-chegado para assistir 
às suas sessões. Como não faz demonstrações para satisfazer a curiosidade, ela 
afasta com cuidado os curiosos. 

43  Algumas edições em francês e em outras línguas intitulam este capítulo Socie dade para a continuação das 
obras espíritas de Allan Kardec - Rue de Lille no 7. No entanto, ele não consta — nem poderia constar — da 
1a e 2a edições de O que é o Espiritismo, título este aliás que tinha a forma interrogativa (Que é o Espiritis-
mo?). Isso porque aquela Sociedade passou a existir apenas a partir de 18 de outubro de 1873, quatro anos 
após a desencarnação de Allan Kardec. Este capítulo se intitulava apenas “Sociedade Espírita de Paris”. 
Edições posteriores a 1873 é que deram ao capítulo o nome extenso da nova Sociedade, cuja origem é a 
seguinte. Em 3 de julho de 1869, a Sociedade Parisiense de Estudos Espíritas constituiu a Société anony-
me à parts d’intêrét et à capital variable de la caisse générale et centrale du Spiritisme, conhecida abrevia-
damente como Société Anonyme du Spiritisme, cujo objetivo era levar a termo os planos editoriais traçados 
por Kardec. Contudo, devido ao cunho muito comercial, os espíritas não gostaram do título, inclusive Amélie 
Boudet, substituta do marido em todas as atividades. Foi ela quem propôs a modifi cação para Sociedade 
para a Continuação das Obras de Allan Kardec, o que foi aprovado na assembléia geral da SPEE de 18 de 
outubro de 1873. Quanto ao endereço, a Sociedade, a Livraria, a Revista e o Museu se transfeririam para 
a Rue de Lille no 7 a partir de 1o de abril de 1869, conforme anúncio feito pelo próprio Allan Kardec na pri-
meira página da edição da revista daquele mês. Na véspera, ele desencarnou. Consumada a transferência, 
o nome da nova Sociedade e o novo endereço passaram a constar de muitos impressos e livros como, por 
exemplo, do título deste capítulo de O que é o Espiritismo. (Com os agradecimentos da Editora ao confrade 
Luciano dos Anjos por esta nota.)



Pequena Conferência Espírita 59

Aqueles que julgam ali encontrar uma distração, uma espécie de espetáculo, 
fi carão desapontados e melhor farão se lá não aparecerem. Eis por que ela recusa 
admitir, mesmo como simples ouvintes, aqueles que ela não conhece ou cujas dis-
posições hostis são notórias. 

Interdição do Espiritismo
Visitante: — Uma última resposta, eu lhe peço. O Espiritismo tem inimigos po-

derosos, eles não poderiam fazer interditar o seu exercício, e também as Socieda-
des, e, por esse meio, im pe dir a sua propagação? 

A.K.: — Esse seria o meio de perder a partida mais rapidamente, porque a 
violência é o argumento daqueles que não têm nada de bom para dizer. Se o Espi-
ritismo é uma quimera, ele cairá por si mesmo sem que tenham muito trabalho; se 
o perseguem, é porque o temem, e só temem o que é sério. Se é uma realidade, 
ele está, como eu disse, na Natureza, e não se revoga uma lei da Natureza com 
um traço de caneta. 

Se as manifestações espíritas fossem privilégio de um homem, não há dúvida 
de que, afastando-se esse homem, se daria fi m às manifestações; infelizmente para 
os adversários, elas não são mistério para ninguém; não há nada de secreto, nada 
de oculto, tudo se passa à vista de todos; elas estão à disposição de todo mundo, 
e se realizam desde o palácio até a choupana. Pode-se proibir o seu exercício pú-
blico, mas sabe-se com certeza que não é em público que elas mais se produzem 
e sim na intimidade; ora, cada um de nós podendo ser mé dium, quem pode impedir 
que uma família em sua casa, um indivíduo no silêncio do seu gabinete ou um pri-
sioneiro em sua cela tenham comunicações com os espíritos, sem que se saiba, e 
mesmo sem considerar a presença da polícia? 

Entretanto, vamos admitir que um governo fosse bastante forte para impedi-los 
de praticar o Espiritismo em suas casas; ele conseguiria impedir a sua prática na 
casa de seus vizinhos, no mundo inteiro, pois que não há um país, nos dois conti-
nentes, onde não existam médiuns? 

O Espiritismo, além do mais, não tem sua fonte entre os homens, ele é 
obra dos espíritos que não podem ser queimados ou postos na prisão. Ele se 
funda na crença individual e não nas sociedades que, de maneira alguma, são 
necessárias. Se conseguissem destruir todos os livros espíritas, os espíritos os 
ditariam novamente. 

Em resumo, atualmente o Espiritismo é um fato incontestável; ele conquistou 
seu lugar na opinião pública e entre as doutrinas fi losófi cas; portanto, é preciso 
que aqueles a quem ele não convém, se decidam a vê-lo ao seu lado, fi cando, no 
entanto, inteiramente livres para não se interessarem por ele.



Capítulo I60

Terceira Conversação

— O Padre
44

 —

Um abade:  — O senhor  me permi te ,  por  minha vez,  fazer- lhe 
algumas perguntas? 

A.K.: — À vontade, reverendo, mas, antes de lhe responder, creio que lhe será 
útil tomar conhecimento da posição em que pretendo me colocar perante o senhor. 

Devo inicialmente declarar que não procurarei, de forma alguma, convertê-lo 
para as nossas idéias. Se o senhor quiser conhecê-las detalhadamente, irá en-
contrá-las nos livros em que estão expostas; neles poderá estudá-las à vontade, e 
estará livre para aceitá-las ou recusá-las. 

O Espiritismo tem por objetivo combater a incredulidade e suas funestas con-
seqüências, dando provas evidentes da existência da alma e da vida futura. Ele, 
portanto, se destina àqueles que não crêem em nada ou que duvidam, e o senhor 
sabe que o número dessas pessoas é grande. Aqueles que têm uma fé religiosa, e a 
quem essa fé é sufi ciente, não precisam dele. Àquele que diz: “eu creio na autorida-
de da Igreja, e me limito ao que ela ensina, sem nada procurar além,” o Espiritismo 
responde que não se impõe a ninguém e não vem forçar nenhuma convicção. 

A liberdade de consciência é uma conseqüência da liberdade de pensar, que é 
um dos atributos da criatura humana; o Espiritismo estaria em contradição com os 
seus princípios de caridade e de tolerância, se não a respei tasse. 

Aos seus olhos, toda crença, desde que seja sincera e não induza a fazer mal 
ao semelhante, é respeitável, ainda que seja errada. Se alguém conscientemente 
se empenhasse em crer, por exemplo, que é o Sol que gira em volta da Terra, nós 
lhe diríamos: se isso lhe agrada, acredite, porque sua crença não vai impedir a Terra 
de girar; mas, assim como não procuramos violentar a sua consciência, não procure 
violentar a dos outros. Se, de uma crença, inocente em si mesma, se fi zer um instru-
mento de perseguição, ela se tornará nociva e pode ser combatida. 

Esta é, senhor abade, a linha de conduta que eu tenho mantido com os ministros 
dos diversos cultos que me têm procurado. Quando me questionam sobre alguns 

44  “O Padre”. Assim está no original francês. Nosso entendimento de leitor há de ser dedutivo. No título 
temos “padre”; mas nos diálogos aparecem “reverendo” (duas vezes), “meu amigo” (uma vez) e “senhor 
abade” (três vezes), afora “um abade”, antes do primeiro travessão para indicar quem fala. Há ainda uma 
indagação feita por “um livre pensador”. Ora, como Kardec sabia diferenciar muito bem um padre de um 
abade, vale concluir que o título foi aplicado em sentido coletivo. Teriam sido mais de um os interlocutores? 
Relativamente aos prelados é de se concluir que eram um só. Padre (ou presbítero) é o representante e 
ministro do Cristo, em virtude de ordenação conferida por um bispo. Abade é o superior de um mosteiro, 
podendo conferir as ordens menores (abade regular); ou o que tem território próprio de pelo menos três pa-
róquias (abade nullius). Reverendo é título dado a qual quer dignitário eclesíástico e, de modo geral, a todos 
os sacerdotes. Kardec — parece certo — está pois respondendo a um abade, que é também reverendo e, 
em sentido coletivo e mais abrangente, um padre. O livre pensador no meio da conversa é que é bastante 
estranho. Talvez Kardec tenha apenas aproveitado o assunto para inserir a pergunta, feita noutra ocasião 
qualquer. Salvo melhor interpretação. (Com os agradecimentos da Editora ao confrade Luciano dos Anjos 
por esta nota.) 



Pequena Conferência Espírita 61

pontos da Doutrina, eu lhes dou as explicações necessá rias, sempre me abstendo 
de discutir certos dogmas com os quais o Espiritismo não tem de se preocupar, sendo 
cada pessoa livre nas suas apreciações, mas eu jamais fui procurá-los com o intuito 
de enfraquecer a sua fé por uma pressão qualquer. 

Aquele que nos procura como um irmão, nós o acolhemos como um irmão, 
aquele que nos repudia, nós o deixamos em paz. Este é o conselho que dou inces-
santemente aos espíritas, visto que jamais aprovei aqueles que se atribuem a missão 
de converter o clero. Eu sempre lhes digo: semeiem no campo dos incrédulos, porque 
lá existe uma imensa colheita para fazer. 

O Espiritismo não se impõe, porque, como eu já disse, ele respeita a liberdade 
de consciência; ele sabe, aliás, que toda crença imposta é superfi cial e só dá as 
aparências da fé, não a fé sincera. Ele expõe seus princípios aos olhos de todos, 
de maneira que cada um possa formar a sua opinião com conhecimento de causa. 
Aqueles que os aceitam, padres ou leigos, o fazem livremente, e porque os acham 
racionais; mas nós não queremos isso, de maneira alguma, daqueles que não são 
da nossa opinião. Se hoje existe luta entre a Igreja e o Espiritismo nós temos cons-
ciência de não a haver provocado. 

O padre: — Se a Igreja, vendo surgir uma nova doutrina, nela encontra princí-
pios que, em sua consciência, acredita que deve condenar, o senhor lhe contestaria 
o direito de discuti-los e combatê-los, de prevenir os fi éis contra o que ela considera 
como erros? 

A. K.: — De maneira alguma contestamos um direito que reclamamos para nós 
mesmos. Se a Igreja tivesse se en cer rado nos limites da discussão, nada melhor, 
mas leia a maioria dos escritos emanados dos seus membros ou publicados em 
nome da religião, os sermões que têm sido pregados, e verá neles a injúria e a 
calúnia transbordarem de todos os lugares, e os princípios da doutrina indigna e 
perversamente desfi gurados em toda parte.

Não se tem ouvido, do alto dos púlpitos, os adeptos do Espiritismo serem quali-
fi cados de inimigos da sociedade e da ordem pública? E aqueles a quem a Doutrina 
reconduziu para a fé, serem amaldiçoados e rejeitados pela Igreja com a ale-
gação de que ainda é preferível ser incrédulo a acreditar em Deus e na própria 
alma pelo Espiritismo? 

Não se tem ouvido também ser lastimada a ausência das fogueiras da inquisi-
ção para os espíritas? Em certas localidades, os espíritas não têm sido marcados 
pelo ódio dos seus concidadãos, até o ponto de serem perseguidos e injuriados 
pelas ruas? 

Não se tem ordenado, a todos os fi éis, que se afastem deles como de pestífe-
ros, e impedido que as pessoas entrem a seu serviço? 

As mulheres, não têm sido solicitadas a se separarem de seus maridos, e os 
maridos de suas mulheres por causa do Espiritismo? 

Não se tem feito os empregados perderem o seu lugar, retirando de operários o 
pão do trabalho e dos necessitados a caridade, porque eles eram espíritas? 



Capítulo I62

Não se tem retirado, de certos asilos, até cegos porque eles não querem abjurar 
a sua crença? 

Diga-me, senhor abade, será isso uma discussão leal? Os espíritas responderam a 
injúria com a injúria e o mal com o mal? 

Não. A tudo eles opuseram a calma e a moderação. A consciência pública já 
lhes fez a justiça de reconhecer que eles não foram os agressores. 

O padre: — Todo homem sensato deplora esses excessos, mas a Igreja não 
poderia ser responsável pelos abusos cometidos por alguns de seus membros 
pouco es cla recidos. 

A. K.: — Eu concordo, mas são membros pouco esclarecidos os príncipes da 
Igreja? Veja a pastoral do bispo de Argel45 e alguns outros. Não foi um bispo que 
ordenou o auto-de-fé de Barcelona?46

A autoridade superior eclesiástica não tem todo o poder sobre os seus subor-
dinados? Se ela tolera sermões indignos do púlpito evangélico, se ela favorece a 
publicação de escri tos injuriosos e difamatórios contra uma classe de cidadãos, 
se ela não se opõe às perseguições exercidas em nome da religião, é porque 
ela as aprova. 

Em resumo, a Igreja, repelindo sistematicamente os espíritas que retornavam a 
ela, forçou-os a refl etirem; pela violência e natureza de seus ataques, ela ampliou a 
discussão e levou-a para um novo terreno. O Espiritismo era uma simples doutrina 
fi losófi ca, foi a própria Igreja que o ampliou, apresentando-o como um inimigo peri-
goso; foi ela, enfi m que o proclamou nova religião. Foi uma falta de habilidade, mas 
a paixão não raciocina. 

Um livre pensador: — O senhor proclamou, há pouco tempo, a liberdade do 
pensamento e da consciência e declarou que toda crença sincera é respeitável. 

45  Carta circular enviada pelo bispo de Argel, em 18 de agosto de 1863, a todos os padres da sua diocese 
“sobre a superstição dita Espiritismo”. Argel, capital da Argélia, foi tomada pelos franceses em 1830, e 
durante a 2a Guerra Mundial (1944) foi a sede do governo provisório da República Francesa. A Argélia 
tornou-se independente em 1o de junho de 1962.  (N.T.)

46  O chamado Auto-de-fé de Barcelona foi a destruição, pelo fogo, de 300 volumes de obras espíritas, que o 
escritor e editor francês Maurice Lachâtre — que se refugiara naquela cidade, após ser condenado a 5 anos 
de prisão pelo governo de Bonaparte III, por haver publicado o Dicionário Universal Ilustrado — solicitara a 
Kardec para vender em sua livraria e fazer propagação do Espiritismo. 

 Os livros, ao passarem pela alfândega de Barcelona, e terem os respectivos impostos alfandegários pagos 
por Lachâtre, foram retidos para que o bispo da cidade, Antonio Palau y Termens, os examinasse e permi-
tisse a sua liberação. 

 Após ler um exemplar de cada obra, e considerar que elas eram “imorais e con trárias à fé católica”, o bispo 
sentenciou que os livros fossem confi scados pela “Santo Ofício” e queimados. 

 Assim, às 10h30min do dia 9 de outubro de 1861, no bairro de La Ribera, na esplanada da Cidadela de Bar-
celona — no mesmo lugar onde os criminosos condenados à morte eram executados — em uma cerimônia 
presidida por um padre, que tinha uma cruz em uma das mãos e uma tocha na outra, 300 livros espíritas, 
de Kardec e de outros autores, foram destruídos pelas chamas. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 63

O materia lismo é uma crença como outra qualquer, porque ele não pode gozar da 
liberdade que o senhor concede a todas as outras crenças? 

A. K.: — Certamente cada um é livre para crer no que lhe agrada, ou de não crer 
em nada, e nós não perdoa ríamos mais uma perseguição contra aquele que crê no 
nada após a morte do que contra um cismático47 de uma religião qualquer. Comba-
tendo o materialismo, nós atacamos, não os indivíduos, mas uma doutrina que, se 
é inofensiva para a sociedade, quando se encerra no foro íntimo da consciência de 
pessoas esclarecidas, é um fl a gelo social se ela se generaliza. 

A crença de que, após a morte, tudo se acaba para o homem, e de que toda 
solidariedade cessa juntamente com a vida, leva-o a considerar o sacrifício do bem-
estar presente em proveito de outros, como um absurdo, daí a máxima: “Cada um 
por si durante a vida, já que não há nada além dela.” A caridade, a fraternidade, a 
moral, em uma palavra, não têm nenhuma base, nenhuma razão de ser. Por que 
nos constrangermos, nos incomodarmos, sofrer privações hoje, quando amanhã, 
talvez, não seremos mais nada? 

A negação do porvir, a simples dúvida sobre a vida futura, são os maiores esti-
mulantes do egoísmo que é a fonte da maioria dos males da humanidade. É preciso 
muita virtude para não escorregar pela ladeira do vício e do crime, sem outro freio 
além da força de vontade. O respeito humano pode moderar o homem do mundo, 
mas não aquele para quem o temor da opinião não existe. 

A crença na vida futura, mostrando a perpetuidade das relações entre os ho-
mens, estabelece entre eles uma solidariedade que não cessa no túmulo, ela muda, 
assim, o curso das idéias. Se essa crença fosse um simples espantalho não duraria 
muito tempo, mas como a sua realidade é incontestável pela experiência, é dever 
propagá-la e combater a crença contrária, no próprio interesse da ordem social. 
É o que faz o Espiritismo, e o faz com sucesso porque dá as provas e porque, 
defi nitivamente, o homem prefere a certeza de viver, e poder viver feliz em um 
mundo melhor, como compensação das misérias deste mundo, a crer estar morto 
para sempre. 

A idéia de se ver para sempre destruído, de ter seus fi lhos e os seres que lhe 
são caros perdidos sem retorno, sorri a um número muito pequeno, de pessoas, 
acredite; é por isso que os ataques dirigidos contra o Espiritismo em nome da incre-
dulidade têm tão pouco sucesso e não o abalaram um só instante. 

O padre: — A religião ensina tudo isso; até hoje ela foi sufi ciente, portanto, qual a 
necessidade de uma nova doutrina? 

A. K: — Se a religião tem sido sufi ciente por que há tantos incrédulos, religiosa-
mente falando? A religião nos ensina, é verdade, ela nos diz para crer, mas há mui-
tas pessoas que não acreditam em palavras. O Espiritismo prova, e faz ver o que a 
religião ensina pela teoria. Aliás, de onde vêm essas provas? Da manifestação dos 

47 Cismático: aquele que participou de um cisma, isto é, do ato pelo qual alguém, ou um grupo de pessoas, 
se afasta de uma religião para formar uma nova. (N.T.)



Capítulo I64

espíritos. Ora, é provável que os espíritos só se manifestem com a permissão de 
Deus; portanto, se Deus, em sua misericórdia, envia aos homens esse socorro para 
tirá-los da incredulidade, é uma impiedade recusá-lo. 

O padre: — Entretanto, o senhor há de convir que o Espiritismo não está de 
acordo com a religião em todos os pontos. 

A. K.: — Meu Deus, senhor abade, todas as reli giões dirão o mesmo: os protes-
tantes, os judeus, os muçulmanos, do mesmo modo que os católicos! 

Se o Espiritismo negasse a existência de Deus, da alma, da sua individuali-
dade e da sua imortalidade, das penas e recompensas futuras, do livre-arbítrio do 
homem, se ele ensinasse que, aqui na Terra, cada um deve viver para si e pensar 
somente em si, ele seria não somente contrário à religião católica, mas a todas as 
religiões do mundo; seria a negação de todas as leis morais, que são a base das 
sociedades humanas. 

Os espíritos, longe disso, proclamam um Deus único, soberanamente justo e 
bom; eles dizem que o homem é livre e responsável por seus atos, recompensado 
ou punido segundo o bem ou o mal que tenha feito; colocam acima de todas as 
virtudes a caridade evangélica e esta regra sublime ensinada pelo Cristo: Fazer aos 
outros como gostaríamos que fi zessem conosco. Não são esses os fundamentos 
da religião? Eles fazem mais: eles nos iniciam nos mistérios da vida futura, que para 
nós não é mais uma abstração, mas uma realidade visto que são aqueles mesmos 
que nós havíamos conhecido que nos vêm descrever sua atual situação, dizer como 
e por que sofrem ou são felizes. O que há nisso de anti-religioso? Essa certeza no 
futuro, de se reencontrar aqueles a quem se amou, não é uma consolação? Essa 
grandiosidade da vida espiritual, que é nossa essência, comparada às mesquinhas 
preocu pações da vida terrestre, não é própria a elevar nossa alma e a nos encorajar 
para o bem? 

O padre: — Eu admito que, nas questões gerais, o Espiritismo está de acordo 
com as grandes verdades do Cristianismo; mas, sob o ponto de vista dos dogmas, 
ocorre o mesmo? Ele não contradiz certos princípios que a Igreja nos ensina? 

A. K.: — O Espiritismo é, antes de tudo, uma ciência, e não se ocupa com 
questões dogmáticas. Essa ciência tem conseqüências morais, como todas as 
ciências fi losófi cas; serão, essas conseqüências, boas ou más? Pode-se julgá-
las pelos princípios gerais que acabo de lembrar. Algumas pessoas se enganam 
quanto ao verdadeiro caráter do Espiritismo. A questão é muito séria e merece 
alguns esclarecimentos. 

Inicialmente façamos uma comparação: estando a eletricidade na natureza, ela 
sempre existiu, e sempre produziu os efeitos que nós conhecemos e muitos outros 
que ainda não são do nosso conhecimento. Os homens, desconhecendo a ver-
dadeira causa, explicaram esses efeitos de uma maneira mais ou menos bizarra. 
A descoberta da eletricidade e de suas propriedades veio destruir uma série de 
teorias absurdas, esclarecendo vários mistérios da natureza. O que a eletricidade e 



Pequena Conferência Espírita 65

as ciências físicas em geral fi zeram com certos fenômenos, o Espiritismo fez com 
fenômenos de outra ordem. 

O Espiritismo está fundamentado na existência de um mundo invisível, formado 
por seres incorpóreos que povoam o espaço, e que não são outros senão as almas 
daqueles que viveram sobre a Terra ou em outros globos onde deixaram seus en-
voltórios materiais. São os seres aos quais damos o nome de espíritos. Eles estão 
à nossa volta, incessantemente, e exercem sobre os homens, e sem que eles o 
saibam, uma gran de infl uência; eles desempenham um papel muito ativo no mundo 
moral e, até certo ponto, no mundo físico. 

O Espiritismo, portanto, está na Natureza, e pode-se dizer que, dentro de uma 
certa ordem de idéias, ele é uma potência, como a eletricidade o é em um outro 
ponto de vista, e a gravitação, em um outro. Os fenômenos cuja fonte é o mundo 
invisível se produziram em todos os tempos, eis por que a história de todos os povos 
faz menção a eles. Somente no seu desconhecimento, como ocorreu em relação à ele-
tricidade, os homens atribuíram esses fenômenos a causas mais ou menos racionais, e 
deram, sob esse aspecto, livre curso à sua imaginação. 

O Espiritismo, melhor observado depois que se propagou, veio trazer esclareci-
mento para um grande número de questões até aqui insolúveis ou mal compreendi-
das. O seu verdadeiro caráter, portanto, é o de uma ciência e não o de uma religião, 
e a prova do que afi rmamos é que ele conta, entre seus adeptos, com homens de 
todas as crenças, que não renunciaram às suas convicções por isso: são católicos 
fervorosos que não deixam de praticar todos os deveres do seu culto, quando não 
são repelidos pela Igreja, protestantes de todas as seitas, israelitas, muçulmanos, e 
até budistas e bramanistas. 

Portanto, o Espiritismo está estabelecido sobre princípios independentes de 
qualquer questão dogmática. Suas conseqüências morais são no sentido do Cris-
tianismo, porque o Cristianismo é a mais esclarecida e a mais pura de todas as dou-
trinas, e é por essa razão que, de todas as seitas religiosas do mundo, os cristãos 
são os mais aptos a compreender o Espiritismo na sua verdadeira essência.

Pode-se censurá-lo por isso? Cada um pode, sem dúvida, fazer uma religião 
de suas opiniões, interpretar, à sua maneira, as religiões conhecidas, mas daí até a 
constituição de uma nova Igreja, a distância é muito grande.

O padre: — Entretanto, o senhor não faz as evocações de acordo com uma 
fórmula religiosa? 

A. K.: — Certamente nos sentimos invadidos por um sentimento religioso nas 
evocações e nas reuniões, mas não temos fórmula sacramental alguma; para os 
espíritos, o pensamento é tudo e a forma é nada. Nós os chamamos em nome de 
Deus, porque acreditamos em Deus, e sabemos que sem a sua permissão nada se 
faz neste mundo, e que se Deus não permitir que venham eles não virão. Nós pro-
cedemos em nossos trabalhos com calma e recolhimento, porque é uma condição 
necessária para as observações, e também porque  conhecemos o respeito que se 



Capítulo I66

deve àqueles que não vivem mais sobre a Terra, qualquer que seja a sua condição 
no mundo dos espíritos, feliz ou infeliz. 

Nós fazemos um apelo aos bons espíritos porque, sabendo que há bons e maus 
espíritos, não queremos que estes últimos venham se misturar fraudulentamente 
às comunicações que recebemos. O que é que tudo isso prova? Que não somos 
ateus, o que não implica, de forma alguma, que sejamos religiosos. 

O padre: — Muito bem! Que dizem os espíritos superiores sobre a religião? Os 
bons devem nos aconselhar, nos guiar. Vamos supor que eu não tenha nenhuma 
religião e queira escolher uma. Se eu lhes pedir que me aconselhem para que eu 
seja católico,48 protestante,49 anglicano,50 quacre,51 judeu,52 maometano53 ou mór-
mon,54 o que eles responderão? 

A. K.: — Há dois pontos a considerar nas religiões: os princípios gerais, comuns 
a todas, e os princípios particulares a cada uma. Os primeiros são aqueles de que 
falamos há pouco, eles são proclamados por todos os espíritos, qualquer que seja a 
classe deles. Quanto aos segundos, os espíritos vulgares, sem serem maus, podem 

48  Católico: que pertence ao Catolicismo, religião dos cristãos que reconhecem o Papa (sucessor de São 
Pedro na chefi a na Igreja Católica) como autoridade máxima, que se confi rma e expande por meio dos 
sacramentos; que venera a Virgem Maria e os santos; que aceita os dogmas como verdades incontestáveis 
e fundamentais, e que tem como ato litúrgico mais importante a missa. (N.T.) 

49  Protestante: partidário do Protestantismo ou da Reforma religiosa. Ao conjunto das doutrinas e das seitas 
religiosas provenientes dessa Reforma, formadas nessa ocasião pelos católicos que se separaram da 
Igreja romana protestando em nome do Evangelho e da razão, dá-se o nome  de Protestantismo. Ele é a 
religião dos Calvinistas, Luteranos e Anglicanos. (N.T.) 

50  Anglicano: adepto do Anglicanismo, a religião ofi cial da Inglaterra desde Henrique VIII (1491-1547), que 
cortou relações com o papa Clemente VII, por este lhe recusar a anulação do seu casamento com Catarina 
de Aragão, resolvendo colocar-se, ele próprio, à frente da Igreja Inglesa. O Anglicanismo conserva pontos 
de semelhança com o Catolicismo entre eles a hierarquia e o dogma. (N.T.) 

51  Quacre ou quaker: membro de uma seita religiosa, fundada no século XVII, na Inglaterra e difundida 
principalmente na Escócia e nos Estados Unidos da América. Os quacres, também chamados tremedores, 
reúnem-se em salas sem nenhum ornato e, em recolhimento, esperam a vinda do Espírito Santo. Os 
quacres não admitem sacramentos, não prestam juramento em justiça, recusam-se ao serviço militar, pois 
consideram a guerra um fratricídio, tratam todos por tu, não reconhecem qualquer hierarquia eclesiástica. 
Os seguidores desta seita; que é um desvio do Puritanismo, se distinguem, em geral, por grande pureza 
moral e por sincera fi lantropia (N.T.)

52  Judeu: aquele que pratica a religião judaica, o Judaísmo, conjunto das instituições que o povo judeu re-
cebeu de Deus, por intermédio de Moisés, no alto do Monte Sinai. O dogma da unidade de Deus, que é 
invisível, incorpóreo, eterno, todo poderoso, presente em todos os lugares, infi nitamente justo e criador do 
céu e da terra, é a base da fé dos judeus. (N.T.) 

53  Maometano: aquele que professa o Maometismo, ou Islamismo, o mesmo que muçulmano. Ver rodapé no

55 (N.T.) 
54  Mórmon: Sectário do Mormonismo ou Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias. Seita fundada 

em 1827, por Joseph Smith, que publicou, com o nome de Livro de Mórmon, atribuído a um profeta judeu 
com este nome, uma pretensa narrativa divina que atribuía aos índios da América uma origem judaica. A 
doutrina dos mórmons é uma estranha mistura de elementos búdicos, gnósticos, maometanos e cristãos. 
Um decreto da justiça americana, publicado em 1887, proibiu a poligamia até então praticada pelos mór-
mons. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 67

ter preferências, opiniões; podem preconizar esta ou aquela forma. Podem encora-
jar certas práticas, seja por con vicção pessoal, seja porque conservaram as idéias 
da vida terrena, seja por prudência, para não amedrontar as consciências tímidas.

O senhor acredita, por exemplo, que um espírito esclarecido, mesmo que fosse 
Fénelon, dirigindo-se a um muçulmano, iria desastradamente dizer-lhe que Maomé55

é um impostor, e que ele será condenado se não se tornar cristão? É claro que ele 
não agirá assim, porque seria repelido. 

Os espíritos superiores geralmente, e quando não são solicitados a isso por 
alguma consideração especial, não se preocupam com questões de detalhes, eles 
se limitam a dizer: “Deus é bom e justo, ele só quer o bem”. A melhor de todas as 
religiões é, pois, aquela que ensina o que está de acordo com a bondade e a justiça 
de Deus; que dá a maior e a mais sublime idéia de Deus e não o rebaixa, empres-
tando-lhe as fraquezas e as paixões da humanidade; que torna os homens bons e 
virtuosos e os ensina a se amarem todos como irmãos; que condena todo o mal fei-
to ao próximo; que não autoriza a injustiça sob qualquer forma ou pretexto que seja; 
que não prescreve nada de contrário às leis imutáveis da Natureza, visto que Deus 
não pode se contradizer; aquela cujos ministros dão o melhor exemplo de bondade, 
de caridade e de mora lidade; aquela que melhor procura combater o egoísmo e 
lisonjear menos o orgulho e a vaidade dos homens; aquela enfi m em nome da qual 
se comete menos mal, porque uma boa religião não pode ser o pretexto de um mal 
qualquer; ela não deve lhe deixar nenhuma porta aberta, nem diretamente nem pela 
interpretação. Veja, julgue e escolha. 

O padre: — Eu suponho que certos pontos da Doutrina Católica sejam contes-
tados pelos espíritos que o senhor considera como superiores; supondo-se que 
esses pontos estejam mesmo errados, aquelas pessoas para quem eles são, com 
ou sem razão, artigos de fé e que, conseqüentemente, praticam essa crença, po-
derão, segundo esses mesmos espíritos, ter a sua salvação prejudicada por causa 
dessa crença? 

A. K.: — Certamente não, se essa crença não as impedir de praticar o bem, 
se ela, ao contrário, induzi-las a essa prática; enquanto que a mais bem fundada 
crença evidentemente prejudicará essas pessoas se lhes der a oportunidade de 
fazerem o mal, de faltarem com a caridade para o seu próximo, de torná-las duras e 
egoístas, porque então elas não estarão agindo segundo a lei de Deus, e Deus vê 
os pensamentos antes dos atos. Quem ousaria sustentar o contrário?

O senhor pensa, por exemplo, que a fé de um homem que crê inteiramente em 
Deus, e que, em nome de Deus, cometa atos desumanos ou contrários à caridade, 

55  Maomé: fundador do Islamismo, (Meca, 570 - Medina, 632). Após ter passado 15 anos meditando sobre 
uma reforma religiosa e social da nação árabe, baseada no monoteísmo e na sujeição à vontade divina, 
Maomé converteu numerosos discípulos, mas também fez muitos adversários, sendo obrigado a fugir para 
Medina em 622. Essa fuga deu início a era maometana, ou muçulmana, ou islâmica, designada sob o nome 
de hégira. Surgindo uma guerra com a população de Meca, Maomé tomou a cidade em 630; desde então, 
multiplicaram-se as submissões e as conversões e a Arábia foi conquistada para o Islamismo. (N.T.) 



Capítulo I68

pode ser proveitosa para ele? Não é ele mais culpado quando tem mais meios de 
ser esclarecido? 

O padre: — Portanto, o católico fervoroso que cumpre escrupulosamente os 
deveres do seu culto não é censurado pelos espíritos? 

A. K.: — Não, se é para ele uma questão de consciência, se ele o faz com 
sinceridade; sim, mil vezes sim, se é por hipocrisia, se só tem dentro dele uma 
piedade aparente.

Os espíritos superiores, aqueles que têm por missão o progresso da huma-
nidade, se colocam contra todos os abusos que podem retardar esse progresso, 
de qualquer natureza que eles sejam; e quaisquer que sejam os indivíduos ou as 
classes da sociedade que deles tirem proveito. Ora, o senhor não pode negar que a 
religião não tenha sempre tido exemplos disso; se, entre seus ministros, há os que 
cumprem sua missão com devotamento totalmente cristão, que a fazem grande, 
bela e respeitável, o senhor há de convir que nem todos têm compreendido sempre 
a santidade do seu ministério.

Os espíritos se opõem ao mal por toda a parte onde ele se encontre; assinalar 
os abusos da religião é atacá-la? Ela não tem maiores inimigos do que aqueles que 
os defendem, porque são esses abusos que fazem nascer a idéia de que qualquer 
coisa de melhor pode substituí-la. 

Se a religião corresse um perigo qualquer, isso seria de vido àqueles que dão 
uma falsa idéia sobre ela, transformando-a em uma arena das paixões humanas, e 
que a exploram em proveito de sua ambição.

O padre: — O senhor disse que o Espiritismo não discute os dogmas, contudo 
ele admite certos pontos combatidos pela Igreja, como, por exemplo, a reencarna-
ção e a presença do homem sobre a Terra antes de Adão; e nega a eternidade das 
penas, a existência dos demônios, o purgatório e o fogo do inferno.

A. K.: — Esses pontos são discutidos há muito tempo, e não foi o Espiritismo 
quem os colocou em questão; são opiniões das quais algumas são contestadas 
mesmo pela teologia e que o futuro julgará. Um grande princípio domina a todos: 
a prática do bem, que é a lei superior, a condição sine qua non56 do nosso futuro, 
assim nos prova o estado dos espí ritos que se comunicam conosco. 

Enquanto espera que a luz se faça sobre essas questões, acredite, se quiser, 
nas chamas e nas torturas materiais, se isso pode impedi-lo de fazer o mal: sua 
crença não as torna mais reais, se elas não existem. Creia que não temos mais que 
uma existência corporal, se lhe agra da: isso não o impedirá de renascer aqui ou em 
outra parte, se tiver de acontecer, e apesar do senhor. Creia que o mundo foi cria-
do, por completo, em seis vezes vinte e quatro horas, se é a sua opinião: isso não 
impedirá que a Terra apresente nas suas camadas geológicas a prova do contrário. 

56  Sine qua non: expressão latina cuja tradução é “sem a qual não” e que indica uma condição ou uma cláusula 
sem a qual não se fará determinada coisa. (N.T.) 



Pequena Conferência Espírita 69

Creia, se quiser, que Josué parou o Sol: isso não impedirá que a Terra continue a gi-
rar. Creia que o homem está sobre a Terra há apenas 6.000 anos: isso não impedirá 
que os fatos demonstrem a impossibilidade dessa afi rmativa. E o que o senhor dirá 
se, um belo dia, essa inexo rável geologia vier a demonstrar, por traços evidentes, a 
anterioridade do homem, como já o fez com tantas ou tras coisas? 

Creia, então, em tudo que o senhor quiser, mesmo no diabo, se essa crença 
pode fazê-lo bom, humano e caridoso para os seus semelhantes. O Espiritismo, 
como doutrina moral, só impõe uma coisa: a necessidade de fazer o bem e nunca 
fazer o mal. É uma ciência de observação que, eu o repito, tem conseqüências 
morais, e essas conseqüências são a confi rmação e a prova dos grandes princípios 
da religião; quanto às questões secundárias ele as deixa para a consciência de 
cada um. 

Observe bem, reverendo, que alguns dos pontos divergentes que o senhor aca-
ba de citar, o Espiritismo, em princípio, não os contesta. Se o senhor houvesse lido 
tudo quanto escrevi sobre o assunto, teria visto que o Espiri tismo se limita a lhes 
dar uma interpretação mais lógica e mais racional que aquela que comumente lhes 
é dada. É assim, por exemplo, que ele não nega o purgatório, ao contrário, demons-
tra sua necessidade e sua justiça; porém, ele faz mais, ele o defi ne. O inferno foi 
descrito como uma imensa fornalha; mas é assim que o entende a alta teologia? 
Evidentemente não; ela diz muito bem que é uma fi gura, que o fogo no qual se 
queimam as almas é um fogo moral, símbolo das maiores dores. 

Quanto à eternidade das penas, se fosse possível fazer-se uma votação, para 
conhecer a opinião íntima de todos os homens em estado de raciocinar ou de com-
preender, mesmo entre os mais religiosos, poder-se-ia ver de que lado está a maio-
ria, porque a idéia de uma eternidade de suplícios é a negação da misericórdia 
infi nita de Deus.

Não obstante, eis  aqui o que diz a Doutrina Espírita a es se respeito: 
A duração do castigo está subordinada à melhoria do espírito culpado. Ne-

nhuma condenação por um tempo deter minado é pronunciada contra ele. O que 
Deus exige para pôr fi m aos sofrimentos é o arrependimento, a expiação e a 
reparação, em uma palavra, uma melhoria séria, efetiva, e um retorno sincero ao 
bem. O espírito é assim o árbitro da sua própria sorte; ele pode prolongar seus 
sofrimentos pela obstinação no mal, suavizá-los ou abreviá-los por seus esforços 
em praticar o bem. 

Estando a duração do castigo subordinada ao arrependimento, daí resulta que 
o espírito culpado que não se arrependesse e nunca melhorasse, sofreria sempre e, 
para ele, a pena seria eterna. A eternidade das penas deve, portanto, ser entendida 
no sentido relativo e não no sentido absoluto. 

Uma condição inerente à inferioridade dos espíritos é a de não verem o fi m da 
situação em que crêem que sofrerão para sempre, para eles isso é um castigo. 
Porém, desde que sua alma se abre ao arrependimento, Deus lhes faz entrever um 
raio de esperança. 



Capítulo I70

Essa doutrina está, evidentemente, mais de acordo com a justiça de Deus que 
pune enquanto se persiste no mal, que perdoa quando se entra no bom caminho. 
Quem a imaginou? Fomos nós? Não, foram os espíritos que a ensinam e a provam 
pelos exemplos que diariamente põem aos nossos olhos.

Os espíritos, portanto, não negam as penas futuras pois eles descrevem os 
seus próprios sofrimentos, e essa descrição nos toca mais profundamente que a 
das chamas perpétuas, porque então tudo é perfeitamente lógico. Compreende-se 
que aquilo é possível, que deve ser assim, que essa situação é uma conseqüência 
natural dos fatos; ela pode ser aceita pelo pensador fi lósofo, porque ali nada pode 
contrariar a sua razão. Eis por que as crenças espíritas têm conduzido para o bem 
uma multidão de pessoas, mesmo materialistas, a quem o medo do inferno, confor-
me era descrito, não havia podido deter. 

O padre: — Admitindo o seu raciocínio, não lhe parece que faltam, ao homem 
comum, imagens mais impressionantes em lugar de uma fi losofi a que ele não 
pode compreender? 

A.K.: — Isso é um erro que tem criado vários materialistas ou, pelo menos, 
desviado alguns homens da religião. Surge um momento em que essas imagens 
não impressionam mais e, então, as pessoas que não se aprofundam no fato, 
rejeitando uma parte dele, rejeitam o todo, dizendo para si mesmas: “Se me ensi-
naram como uma verdade incontestável uma afi rmativa que é falsa, se me deram 
uma imagem, uma fi gura, em lugar da realidade, quem me garante que o resto é 
mais verdadeiro?” 

Se, ao contrário, a razão cresce e não repele nada, a fé se fortalece. A religião 
sempre ganhará ao seguir o progresso das idéias, se algum dia ela correr algum 
perigo será porque os homens teriam avançado enquanto ela teria fi cado parada. 
Acreditar que atualmente pode-se conduzir os homens pelo medo do demônio e das 
torturas eternas é enganar-se quanto à época em que vivemos. 

O padre: — Realmente, a Igreja hoje reconhece que o inferno material é uma 
imagem, mas isso não exclui a existência dos demônios, sem eles, como explicar a 
infl uência do mal que não pode vir de Deus? 

A.K.: — O Espiritismo não admite os demônios no sentido vulgar da palavra, 
mas admite os maus espíritos que não são melhores que eles e que, do mesmo 
modo, fazem o mal, suscitando maus pensamentos; ele apenas afi rma que os de-
mônios não são seres à parte, criados para o mal e perpetuamente voltados para 
ele, uma espécie de párias da criação e carrascos do gênero humano; são seres 
atrasados, ainda imperfeitos, mas aos quais Deus reserva o futuro. Nisso o Espiri-
tismo está de acordo com a Igreja Católica Grega, que admite a conversão de Satã, 
alusão à melhoria dos maus espíritos. 

Observe ainda que a palavra demônio só implica a idéia de mau espírito pela 
acepção moderna que lhe é dada, visto que a palavra grega daimôn signifi ca gê-
nio, inteligência. Ora, admitir a comunicação dos maus espíritos é, em princípio, 
reconhecer a realidade das manifestações. É preciso saber se eles são os únicos 



Pequena Conferência Espírita 71

que se comunicam, como o afi rma a Igreja, para dar motivo a que ela proibisse as 
comunicações com os espíritos. Aqui nós invocamos o raciocínio e os fatos. 

Se os espíritos, quaisquer que sejam, se comunicam, isto só acontece com a 
permissão de Deus: será que ele só permitiu que os maus se comuniquem? Como? 
Deixando a esses espíritos toda a liberdade de vir enganar os homens, enquanto 
impedia que os bons viessem contrabalançar, neutralizar suas perniciosas doutri-
nas? Acreditar nessa possibilidade, não seria contestar o seu poder e a sua bonda-
de e fazer de Satã um rival da Divindade? 

A Bíblia, o Evangelho, os doutores da Igreja reconhecem perfeitamente a possi-
bilidade de comunicação com o mundo invisível, e desse mundo os bons não foram 
excluídos, então, por que o seriam hoje em dia? Aliás, ao admitir a autenticidade de 
certas aparições e comunicações de santos, a Igreja exclui a idéia de que só pode 
haver contato com os maus espíritos. Certamente, quando as comunicações só 
contêm coisas boas, quando nelas só se prega a mais pura e a mais sublime moral 
evangélica, a abnegação, o desinteresse e o amor ao próximo; quando nelas se 
combate o mal, sob qualquer forma em que ele se disfarce, será racional acreditar 
que o espírito maligno proceda desse modo? 

O padre: — O Evangelho nos ensina que o anjo das trevas, ou Satã, se transfor-
ma em anjo de luz para seduzir os homens. 

A.K.: — Satã, segundo o Espiritismo e a opinião de muitos fi lósofos cristãos, 
não é um ser real, é a personifi cação do mal, como outrora Saturno era a personi-
fi cação do tempo. A Igreja prende à letra essa fi gura alegórica; é uma questão de 
opinião que eu não discutirei. Admitamos, por um instante, que Satã seja um ser 
real; a Igreja, à força de exagerar seu poder, com o objetivo de intimidar, chega a 
um resultado totalmente contrário, ou seja, à destruição, não somente de todo o 
medo, mas também de toda a crença nessa pessoa, pois, segundo o provérbio, 
“quem muito quer provar, não prova nada”. Ela o representa como eminentemente 
fi no, sagaz e astuto, e na questão do Espiritismo ela o faz representar o papel de 
um tolo e de um desastrado. 

Já que o objetivo de Satã é alimentar o inferno com suas vítimas e arrancar 
as almas a Deus, compreende-se que ele se dirija àqueles que estão no bem 
para induzi-los ao mal e que, para isso, ele se transforme, segundo uma bela 
alegoria, em anjo de luz, isto é, que ele faça o hipócrita simulando a virtude; mas 
que ele deixe escapar aqueles que já estavam em suas garras, é o que não se 
pode compreender. 

Aqueles que não crêem em Deus nem em sua própria alma, que desprezam a 
prece e estão jogados no vício são dele tanto quanto é possível ser; ele não tem 
nada a acrescentar para afundá-los mais no lamaçal. Ora, instigá-los a voltar para 
Deus, a orar, a se submeterem à sua vontade, encorajá-los a renunciar ao mal, 
mostrando-lhes a felicidade dos eleitos, e a triste sorte que aguarda os perversos, 
seria o ato de um ingênuo, mais bobo do que se dar liberdade a pássaros de gaiola 
com a idéia de tornar a agarrá-los em seguida. 



Capítulo I72

Portanto, na teoria da comunicação exclusiva dos demônios, há uma contradi-
ção que impressiona todo homem sensato, porque ninguém se convencerá nunca 
de que os espíritos que reconduzem a Deus aqueles que o renegavam, ao bem 
aqueles que faziam o mal, que consolam os afl itos, dão força e coragem aos fra-
cos, que, pela sublimidade de seus ensinamentos, elevam a alma acima da vida 
material, sejam os cúmplices de Satã, e que, por esse motivo, deve-se impedir toda 
relação com o mundo invisível. 

O padre: — Se a Igreja proíbe as comunicações com os espíritos dos mortos é 
porque são contrárias à religião, assim como são formalmente condenadas pelo Evan-
gelho e por Moisés.57 Pronunciando a pena de morte contra essas práticas, Moisés 
prova quanto elas são repreensíveis aos olhos de Deus. 

A.K.: — Eu lhe peço desculpas, mas essa proibição não se encontra em parte 
alguma do Evangelho, ela está somente na lei mosaica. Trata-se, então, de saber 
se a Igreja coloca a lei mosaica acima da lei evangélica; falando de uma forma dife-
rente: se ela é mais judaica do que cristã. Deve-se mesmo observar que, de todas 
as religiões, a que tem feito menos oposição ao Espiritismo, é a Judaica, e que ela 
não recorreu à lei de Moisés, sobre a qual se apóiam as seitas cristãs, contra as 
evocações. Se as prescrições bíblicas são o código da fé cristã, por que vetar a 
leitura da Bíblia? O que se diria se fosse proibido a um cidadão estudar o código 
das leis do seu país? 

A proibição feita por Moisés tinha, na época, a sua razão de ser, porque o le-
gislador hebreu queria que o seu povo rompesse com todos os costumes herda-
dos dos egípcios, ainda mais que, aquele a que nos referimos aqui, era motivo de 
abusos. Os mortos não eram evocados pelo respeito e afeição a eles, nem com 
sentimento de piedade, mas como um meio de adivinhação, o objeto de um tráfi co 
odioso explorado pelo charlatanismo e a superstição; Moi sés, portanto, teve razão 
ao proibi-lo. Se ele decretou uma penalidade severa contra esse abuso, é porque 
eram necessários meios rigorosos para disciplinar aquele povo; a pena de morte 
também era muito empregada na sua legislação. Provar o grau de culpabilidade da 
evocação dos mortos, apoiando-se na severidade do castigo, é um erro. 

Se a proibição de evocar os mortos vem mesmo de Deus, como a Igreja afi rma, 
deve ter sido Deus quem ordenou a pena de morte contra os delinqüentes. Essa 

57  Moisés: a mais importante fi gura do Antigo Testamento, guerreiro, estadista, libertador, moralista e legis-
lador dos hebreus. Segundo a Bíblia, havendo o faraó ordenado a morte das crianças de sexo masculino 
nascidas de judeus do Egito, uma mulher da tribo de Levi, lançou seu fi lho no Rio Nilo, dentro de uma 
cesta que foi recolhida por Termútis, fi lha do faraó Ramsés II, e que deu ao menino o nome de Moisés, que 
signifi ca “salvo das águas”. Sendo criado principescamente, recebeu uma cultura especial que aperfeiçoou 
os dotes naturais que possuía. Obrigado, aos quarenta anos, a se refugiar no deserto do Sinai, por ter 
assassinado um egípcio que espancara um hebreu, Moisés teve uma visão: Deus se mostrou a ele no 
meio de uma sarça ardente e ordenou-lhe que tirasse seu povo da escravidão, que o levasse do Egito para 
Canaã. Então começou o êxodo. Moisés, tendo duvidado da palavra de Deus em uma ocasião solene, foi 
condenado a não ´penetrar na Terra Prometida, vendo Canaã apenas de longe, do alto do Monte Nebo, 
local onde, posteriormente, morreria. Moisés deu aos hebreus o Decálogo, ou os dez mandamentos da lei 
de Deus, que recebera do Senhor no alto do Monte Sinai, onde se encontrava jejuando. O Decá logo se 
constituiria no código civil e religioso da monoteísta Canaã. (N.T.)



Pequena Conferência Espírita 73

pena, portanto, tem uma origem tão sagrada quanto a proi bição, por que não a con-
servaram? Moisés promulgou todas essas leis em nome de Deus, e por sua ordem; 
por que elas não são mais observadas se acreditam que Deus seja o seu autor? Se 
a lei de Moisés é, para a Igreja, um artigo de fé sobre um ponto, por que não o é 
sobre todos? Por que recorrem a ela no que têm necessidade e a repudiam no que 
não convém? Por que não seguem todas as suas prescrições, a circuncisão entre 
outras, que Jesus sofreu e não aboliu? 

Havia na lei mosaica duas partes: primeiro, a lei de Deus, resumida nas tábu-
as do Sinai; esta lei permaneceu porque é divina e o Cristo apenas a desenvolveu; 
segundo, a lei civil ou disciplinar apropriada aos costumes do tempo, e que o 
Cristo aboliu. 

Hoje as circunstâncias não são mais as mesmas, e a proibição de Moisés não 
tem sentido. Aliás, se a Igreja proíbe chamar os espíritos, ela poderá impedir que 
eles venham sem serem chamados? Diariamente não se vêem pessoas que jamais 
se ocuparam com o Espiritismo, e que nem o conheciam antes que ele fosse divul-
gado, terem manifestações de todos os gêneros? 

Outra contradição: se Moisés proibiu evocar os espíritos dos mortos, então é 
porque esses espíritos podem vir, caso contrário a sua proibição seria inútil. Se, 
na época de Moisés, eles podiam vir, ainda hoje eles podem fazê-lo; se são os 
espíritos dos mortos, logo não são exclusivamente demônios. É preciso ser lógico 
antes de tudo. 

O padre: — A Igreja não nega que bons espíritos possam se comunicar, já 
que reconhece que os santos se manifestam; no entanto ela não pode considerar 
como bons aqueles que vêm contradizer seus princípios imutáveis. Os espíritos 
ensinam as penas e as recompensas futuras, mas eles não as ensinam da mes-
ma forma que a Igreja, somente ela pode julgar seus ensinamentos e discernir os 
bons dos maus.

A. K: — Eis a grande questão. Galileu58 foi acusado de heresia e de ser inspira-
do pelo demônio, porque veio revelar uma lei da Natureza provando o erro de uma 
crença que se julgava inatacável. Se fossem considerados como “bons” aqueles 
que vieram contradizer todos os pontos que estão de acordo com a opinião ex-
clusiva da Igreja ou se não tivessem proclamando a liberdade de consciência e 

58  Galileu: seu nome completo era Galileu Galilei; matemático, físico e astrô nomo italiano (1564-1642) nas-
cido na cidade de Pisa. Foram inúmeras as suas descobertas e invenções, entre elas o termômetro, a 
balança hidrostática, o micros cópio e, em 1609, a luneta que traz o seu nome por meio da qual descobriu as 
oscilações aparentes da Lua. Suas observações levaram-no a adotar o sistema proposto por Copérnico e, 
assim sendo, proclamou que o centro do mundo planetário era o Sol e não a Terra, e que a Terra girava em 
torno do Sol assim como os outros planetas que refl etem a luz solar. Por esta afi rmativa recebeu a repre-
ensão e a repulsa da Cúria romana, que, para atingi-lo, considerou o sistema de Copérnico como herético, 
intimando Galileu a abandoná-lo. Aparentemente, ele se submeteu; mas, de volta a Florença, reuniu em um 
livro (1632) todas as provas da verdade do sistema. Essa bela obra foi denunciada à Inquisição, e Galileu, 
então com mais de 70 anos, para escapar à fogueira, teve de abjurar, de joelhos, perante aquele tribunal, 
a sua pretendida heresia (1633). Depois de escapar da fogueira, foi conservado num semicativeiro, fi cando 
sempre sob severa vigilância da Inquisição, morrendo cego. In Lello Universal, volume segundo. (N.T.)



Capítulo I74

condenado certos abusos, eles teriam sido os bem-vindos e não seriam qualifi cados 
de demônios. É essa também a razão pela qual todas as religiões, os muçulmanos 
como os católicos, se acreditam de posse exclusiva da verdade absoluta, olhando 
como obra do demônio toda doutrina que, do seu ponto de vista, não seja inteira-
mente ortodoxa. 

Ora, os espíritos não vêm derrubar a religião, mas, da mesma forma que Gali-
leu, revelar novas leis da Natureza. Se alguns pontos de fé são atingidos, é porque, 
da mesma forma que a crença no movimento do Sol em torno da Terra, eles estão 
em contradição com essas leis. A questão é saber se um artigo de fé pode anular 
uma lei da Natureza que é a obra de Deus, e se, sendo essa lei reconhecida, não é 
mais sensato interpretar o dogma segundo a lei em lugar de atribuí-la ao demônio. 

O padre: — Deixemos a questão dos demônios; eu sei que ela é interpreta-
da de diversas formas pelos teólogos, porém a teoria da reencarnação parece-
me mais difícil de conciliar com os dogmas, já que ela é a metempsico se59 de 
Pitágoras renovada.

A. K.: — Este não é o momento de discutir uma ques tão que exigiria longos 
desenvolvimentos; o senhor a encontrará tratada no O Livro dos Espíritos e no O 
Evangelho Segundo o Espiritismo,60 sobre o assunto direi apenas duas palavras. 

A metempsicose dos antigos consistia na transmi gração da alma do homem 
para os animais, o que implicava uma degradação. Entretanto, essa doutrina não 
era o que vulgarmente se acredita. A transmigração para os animais não era con-
siderada como uma condição inerente à natureza da alma humana, mas como um 
castigo temporário; assim, as almas dos assassinos passariam pelos corpos de 
animais ferozes para ali receber sua punição; a dos impudicos pelos porcos e java-
lis; a dos inconstantes e levianos pelos pássaros; a dos preguiçosos e ignorantes 
pelos animais aquáticos. Após alguns milhares de anos, mais ou menos, segundo 
a culpabilidade dessa espécie de prisão, a alma voltava à humanidade. Logo, a 
encarna ção animal não era uma condição absoluta, e ela se aliava, como se vê, à 
encarnação humana, e a prova disso é que a punição dos homens tímidos consistia 
em passar por corpos de mulheres expostas ao desprezo e às injúrias.61 Era uma 
espécie de “bicho-papão” para os simples, bem mais que um artigo de fé entre os 
fi lósofos. Assim como se diz às crianças: “se vocês forem más, o lobo comerá vo-
cês”, os antigos diziam aos criminosos: “vocês se transformarão em lobos”, e hoje 
lhes dizem: “o diabo pegará vocês e os levará para o inferno.” 

A pluralidade das existências, segundo o Espiritismo, difere essencialmente da 
metempsicose, porque ela não admite a encarnação da alma nos animais, mes-

59  Metempsicose: doutrina segundo a qual uma mesma alma pode animar sucessivamente vários corpos, 
humanos ou de animais, e plantas. Pitágoras, fi lósofo e matemático grego, que teria nascido em Samos, no 
século VI a.C., era partidário da metempsicose. (N.T.) 

60  Ver O Livro dos Espíritos, pergunta 166 e seguintes, 222 e seguintes e 1010; O Evangelho Segundo o 
Espiritismo, capítulos IV e V. (Nota de Kardec.) 

61  Ver A Pluralidade das Existências da Alma, de Pezzani. (Nota de Kardec.) 



Pequena Conferência Espírita 75

mo como punição. Os espíritos ensinam que a alma não retrocede, mas progride 
sempre. Suas diferentes existências corporais se realizam na humanidade; cada 
existência é para ela um passo adiante na estrada do progresso intelectual e moral, 
o que é bem diferente. 

Não podendo adquirir um desenvolvimento completo em uma única existência, 
muitas vezes abreviada por causas acidentais, Deus lhe permite continuar, em uma 
nova encar nação, a tarefa que ela não pôde acabar, ou então recomeçar o que fez 
errado. A expiação na vida corporal consiste nas tribulações que nela sofremos. 

Quanto à questão de saber se a pluralidade das existências é ou não é con-
trária a certos dogmas da Igreja, eu me limitarei a dizer: das duas uma, ou a re-
encarnação existe ou não existe; se ela existe é porque está nas leis da natureza. 
Para provar que a reencarnação não existe, seria preciso demonstrar que ela 
é contrária, não aos dogmas, mas a essas leis, e também que se encontrasse 
uma outra que explicasse mais claramente e mais logicamente as questões que 
somente ela pode resolver. 

Não obstante, é fácil demonstrar que certos dogmas encontram na reencarna-
ção uma sanção racional que os fez serem aceitos por aqueles que os repeliam 
por não compreendê-los. Não se trata, pois, de destruir, mas de interpretar; é o que 
acontecerá mais tarde, pela força dos acontecimentos. Aqueles que não querem 
aceitar a in terpretação serão perfeitamente livres, como o são hoje em dia, para 
acreditar que é o Sol que gira em torno da Terra. A idéia da pluralidade das existên-
cias se vulgariza com espantosa rapidez, em razão da sua extrema lógica e da sua 
conformidade com a justiça de Deus. Quando ela for reconhecida como verdade 
natural, e aceita por todo o mundo, que fará a Igreja? 

Em resumo, a reencarnação não é um sistema imaginado para as necessidades 
de uma causa, nem uma opinião pessoal; é, ou não é um fato. Se está demonstrado 
que certas coisas que existem são materialmente impossíveis sem a reencarnação, 
é preciso admitir que elas são o resultado da reencarnação; logo, se ela está na 
natureza, não seria anulada por uma opinião contrária.

O padre: — No dizer dos espíritos, aqueles que não acreditam neles nem nas 
suas manifestações são menos dotados na vida futura? 

A. K.: — Se essa crença fosse indispensável à salvação dos homens, o que 
aconteceria àqueles que, desde que o mundo existe, não foram capazes de tê-la, e 
àqueles que, ainda durante muito tempo, morrerão sem possuí-la? Deus pode lhes 
fechar a porta do futuro? 

Não; os espíritos que nos instruem são muito mais lógicos, eles nos dizem: 
Deus é soberanamente justo e bom, e não faz a sorte futura do homem depender de 
condições alheias à vontade do próprio homem. Eles não di zem: fora do Espiritismo 
não há salvação, mas, como o Cristo, afi rmam: fora da caridade não há salvação. 

O padre: — Permita, então, que eu lhe diga, já que os espíritos só ensinam os 
princípios da moral que encontramos no Evangelho, eu não vejo que utilidade pode 



Capítulo I76

ter o Espiritismo, já que podíamos alcançar a nossa salvação antes dele e pode-
mos alcançá-la ainda sem ele. Não seria o mesmo se os espíritos viessem ensinar 
algumas grandes verdades novas, alguns desses princípios que mudam a face do 
mundo, como fez o Cristo. Ao menos ele era só, sua doutrina era única, enquanto 
que os espíritos são milhares que se contradizem, uns dizem branco, outros, negro, 
daí resultando que, desde o início, seus partidários já formam várias seitas. Não 
seria melhor deixar os espíritos tranqüilos e nos limitarmos ao que temos? 

A. K.: — O senhor está errado, meu amigo, em não sair do seu ponto de vista, 
e tomar a Igreja como único critério dos conhecimentos humanos. Se Cristo disse 
a verdade, o Espiritismo não podia dizer outra coisa, e, em lugar de apedrejá-lo, 
devia-se acolhê-lo como um poderoso auxiliar que veio para confi rmar, por todas 
as vozes do além-túmulo, as verdades fundamentais da religião refutadas 
pela incredulidade. 

Que o materialismo seja contra ele compreende-se, mas que a Igreja se una 
ao materialismo para combatê-lo, é menos concebível. O que é também incoerente 
é que ela qualifi ca de demoníaco um ensinamento que se apóia sobre a mesma 
autoridade, e proclama a missão divina do fundador do Cristianismo. 

Cristo, porém, disse tudo? Pôde revelar tudo? Não, já que ele mesmo afi rmou: 
“Eu teria ainda muitas coisas para dizer, elas, porém, não seriam compreendidas 
por vós, é por essa razão que eu vos falo em parábolas.” 

O Espiritismo veio, agora que o homem está preparado para compreendê-lo, 
completar e explicar o que o Cristo, deliberadamente, só deu uma leve idéia ou falou 
sob uma forma alegórica. Sem dúvida, o senhor dirá que a responsabilidade dessa 
explicação competia à Igreja. Mas, a qual? À Igreja romana, grega ou protestante? 
Visto não estarem de acordo, cada uma teria dado a sua explicação e reivindicado 
esse privilégio. Qual é a que conseguiria reunir todos os cultos dissidentes? 

Deus, que é sábio, prevendo que os homens nela iriam misturar suas paixões 
e seus preconceitos, não quis lhes dar o encargo dessa nova revelação; confi ou-
a aos espíritos, seus mensageiros, que a proclamaram sobre todos os pontos do 
globo, fora de qualquer culto particular, a fi m de que ela possa se aplicar a todos, e 
ninguém a desvie em seu proveito. 

Por outro lado, os diversos cultos cristãos não terão se afastado em nada da rota 
traçada pelo Cristo? Seus preceitos de moral são escrupulosamente observados? 
Não se tem torcido o sentido das suas palavras para que sirvam de apoio à ambição 
e às paixões humanas, quando, na verda de, elas são a condenação de tudo isso? 
Ora, o Espiritismo, pela voz dos espíritos enviados de Deus, vem chamar, para a 
rigorosa observação desses preceitos, aqueles que se afastam deles; não seria 
principalmente esse último motivo que o fez ser classifi cado de obra satânica? 

O senhor é injusto quando dá o nome de seitas a algumas divergências de 
opiniões referentes aos fenômenos espíritas. Não é motivo de espanto que, no 
começo de uma ciência, enquanto para muitos as observações ainda eram  incom-
pletas, tenham surgido teorias contraditórias, porém, essas teorias repousam sobre 



Pequena Conferência Espírita 77

questões de detalhes e não sobre o princípio fundamental. Elas podem constituir 
escolas que expliquem certos fatos à sua maneira, mas não são seitas, assim como 
também não o são os diferentes sistemas que dividem nossos sábios sobre as ciên-
cias exatas: Medicina, Física, etc. Portanto, risque a palavra seita que é totalmente 
imprópria neste caso. 

Aliás, desde o seu aparecimento, a quantas seitas o próprio Cristianismo deu 
origem? Por que a palavra do Cristo não teve bastante poder para impor silêncio 
a todas as controvérsias? Por que ela é suscetível de interpretações que, ainda 
hoje, separam os cristãos em diferentes Igrejas que têm a pretensão de ser, cada 
uma delas, a detentora da verdade necessária à salvação, que se detestam cor-
dialmente e se amaldiçoam em nome do seu divino mestre, que só pregou o amor 
e a caridade? 

O senhor responderá: por causa da fraqueza dos homens? Seja, mas por que 
o senhor quer que o Espiritismo triunfe subitamente dessa fraqueza e transforme a 
humanidade como por encanto? 

Eu volto à questão da utilidade. O senhor disse que o Espiritismo não ensina 
nada de novo; é um erro, ele ensina muito àqueles que não se detêm nas apa-
rências. Se o Espiritismo não tivesse feito mais do que colocar a máxima fora da 
caridade não há salvação, que reúne os homens, em lugar de fora da Igreja não há 
salvação, que os divide, ele já teria marcado uma nova era da humanidade. 

O senhor disse que se poderia passar sem ele, concordo; assim como se pode-
ria passar sem inúmeras descobertas científi cas. Os homens se sentiam muito bem 
antes da descoberta de todos os novos planetas; antes que se tivesse calculado 
os eclipses; antes que se conhecesse o mundo microscópico e outras coisas; o 
camponês, para viver e fazer germinar seu trigo, não tem necessidade de saber o 
que é um cometa, entretanto ninguém pode negar que todas essas coisas alargam 
o círculo das idéias e nos fazem entender melhor as leis da Natureza. 

Ora, o mundo dos espíritos é uma dessas leis que o Espiritismo nos faz conhe-
cer; ele nos ensina a infl uência que esse mundo exerce sobre o mundo corporal. 
Vamos supor que a sua utilidade se restringisse a isso, já não seria impor tante a 
revelação de tal poder? 

Vejamos, agora, a sua infl uência moral. Admitamos que ele não ensine abso-
lutamente nada a esse respeito; qual é o maior inimigo da religião? O materialis-
mo, porque o materialista não crê em coisa alguma; ora, o Espiritismo é a negação 
do materialismo, que não tem mais razão de ser. Não é mais pelo raciocínio, 
pela fé cega, que se diz ao materialista que tudo não termina quando ocorre a 
morte do seu corpo, mas sim pelos fatos que lhe são mostrados, e o convencem 
com provas visíveis e palpáveis. Não é esse um pequeno serviço que se faz à 
humanidade e à religião? 

Isso, porém, não é tudo; a certeza da vida futura, o quadro vivo apresentado por 
aqueles que nos precederam, mostram a necessidade do bem, e os resultados ine-
vitáveis do mal. Eis por que, sem ser ele mesmo uma religião, o Espiritismo conduz 



Capítulo I78

essencialmente às idéias religiosas; ele as desenvolve em quem não as possui, e 
as fortifi ca naqueles em que elas são hesitantes. Portanto, a religião encontra nele 
um apoio, não para aquelas pessoas de visão estreita que a vêem integralmente na 
doutrina do fogo eterno, mais na letra que na essência, porém para aqueles que a 
vêem segundo a grandeza e a majestade de Deus. 

Em uma palavra, o Espiritismo desenvolve e eleva as idéias; combate os abu-
sos causados pelo egoísmo, a cobiça e a ambição; mas quem ousaria proibi-los e 
deles se declarar o protetor? Se ele não é indispensável à salvação, ele a facilita 
fortalecendo-nos no caminho do bem. Por outro lado, que homem sensato se atre-
veria a afi rmar que a falta de uma absoluta conformidade com uma doutrina é mais 
repreensível aos olhos de Deus do que o ateísmo e o materialismo?

Eu coloco claramente as seguintes questões para todos aqueles que combatem 
o Espiritismo no que se refere às conseqüências religiosas: 

1a) Qual será o mais mal dotado na vida futura, aquele que não crê em nada ou 
aquele que, crendo nas verdades gerais, não admite certas partes do dogma? 

2a) O protestante e o cismático são confundidos na mesma re provação que o 
ateu e o materialista?

3a) Aquele que não é ortodoxo, no rigor da palavra, mas que faz todo o bem que 
pode, que é bom e indulgente para o seu próximo, leal em suas relações sociais, 
tem a sua salvação menos garantida do que aquele que crê em tudo, mas que é 
duro, egoísta e não tem caridade? 

4a) O que terá mais valor aos olhos de Deus; a prática das virtudes cristãs sem a 
prática dos deveres da ortodoxia ou a prática destes últimos sem a da moral? 

Respondi às questões e às objeções que o senhor me dirigiu, mas, como lhe 
disse inicialmente, sem nenhuma intenção preconcebida de trazê-lo para as nossas 
idéias e de mudar as suas convicções, limitando-me a fazer com que  encarasse o 
Espiritismo em seu verdadeiro aspecto. Se o senhor não tivesse vindo eu não iria 
procurá-lo. Isso não quer dizer que nós desprezássemos, se ela ocorresse, a sua 
adesão aos nossos princípios, bem longe disso; fi camos felizes por todas as aquisi-
ções que fazemos e que, quanto mais livres e voluntárias, mais valor têm para nós. 
Não somente não temos direito de exercer constrangimento sobre pessoa alguma, 
como também teríamos escrúpulos em ir perturbar a consciência daqueles que, 
tendo crenças que os satisfaçam, não venham espontaneamente até nós. 

Dissemos que o melhor meio para as pessoas se esclarecerem sobre o Espiri-
tismo é, inicialmente, estudarem a sua teoria; os fatos virão a seguir, naturalmente, 
e serão compreendidos, qualquer que seja a ordem em que as circunstâncias os 
conduzam. Nossas publicações são feitas com a fi nalidade de facilitar esse estudo; 
eis aqui, para obter esse resultado, a ordem que aconselhamos: 

A primeira leitura que deve ser feita é a deste resumo, que apresenta o conjunto 
e os pontos mais dignos de nota da Doutrina; com isso já se pode fazer uma idéia 
do assunto e obter-se a certeza de que no fundo há qualquer coisa de sério. Nesta 



Pequena Conferência Espírita 79

rápida exposição procuramos indicar os pontos que devem, particularmente, pren-
der a atenção do observador. A ignorância dos princípios fundamentais é a causa 
das falsas apreciações da maioria daqueles que julgam o que não compreendem, 
ou de acordo com as suas idéias preconcebidas. 

Se esta primeira exposição provocar o desejo de saber mais, deve-se ler o O 
Livro dos Espíritos onde os princípios da Doutrina são completamente desenvol-
vidos; depois O Livro dos Médiuns, para a parte experimental, destinado a servir 
de guia àqueles que querem operar eles mesmos, como àqueles que querem 
encontrar a solução dos fenômenos. Vêm, em seguida, as diversas obras onde 
são desenvolvidas as aplicações e as conseqüências da Doutrina, tais como: O 
Evangelho Segundo o Espiritismo, O Céu e o Inferno Segundo o Espiritismo, etc. 

A Revista Espírita é, de algum modo, um curso de apli cações pelos numerosos 
exemplos e os desenvolvimentos que ela contém sobre a parte teórica e sobre a 
parte experimental.

Às pessoas sérias, que tiverem feito um estudo prévio, teremos o prazer de 
dar verbalmente as explicações ne ces sárias sobre os pontos que elas não tenham 
compre endido bem.62

62  Na época em que este livro foi publicado, Kardec, ainda vivo, sentia-se muito feliz em dar, pessoalmente, 
as explicações que lhe eram solicitadas sobre a Doutrina. (N.T.)



Capítulo II

NOÇÕES ELEMENTARES DE ESPIRITISMO

Observações Preliminares
1. É um erro acreditar que basta verem fenômenos extraordinários para que cer-

tos incrédulos sejam convencidos. Aqueles que não admitem a alma ou o espírito no 
homem, não podem admiti-la fora do homem, por conseqüência, negando a causa, 
negam o efeito. Assim, quase sempre eles chegam com uma idéia preconcebida, 
uma opinião antecipada de negação que os afasta de uma observação séria e im-
parcial. Apresentam questões e objeções às quais é impossível responder, instan-
taneamente, de uma forma completa, porque seria preciso fazer uma espécie de 
curso, retomando as coisas desde o início, para cada pessoa. 

O estudo prévio tem como resultado responder de antemão as objeções, das 
quais a maior parte está fundamentada na ignorância da causa dos fenômenos e 
das condições em que eles se produzem. 

2. Aqueles que não conhecem o Espiritismo, pensam que se produzem fenôme-
nos espíritas como se fazem experiências de Física e de Química. Daí a pretensão 
de submetê-los à vontade deles, e a sua recusa em se colocarem nas condições 
necessárias para a observação. Não admitindo, em princípio, a existência e a inter-
venção dos espíritos, ou pelo menos não conhecendo nem a sua natureza, nem o 
seu modo de ação, eles agem como se operassem sobre a matéria bruta, e, como 
não obtêm o que pedem, concluem que não há espíritos.

Colocando-se em um outro ponto de vista, se compreenderá que, sendo os 
espíritos as almas dos homens após a morte, todos nós seremos espíritos, e 
que estaríamos pouco dis postos a servir de joguete para satisfazer as fantasias 
dos curiosos.

3. Ainda que certos fenômenos possam ser provocados, porque derivam de 
inteligências livres, eles não estão jamais à disposição absoluta de pessoa algu-
ma, e todo aquele que se declarasse capaz de obtê-los à vontade provaria a sua 
ignorância ou a sua má-fé. É preciso aguardar que ocorram, discerni-los em sua 
passagem, e muitas vezes é no mo mento em que menos se espera que os fatos 
mais interessantes e concludentes se apresentam. 

Portanto, aquele que deseja seriamente se instruir, deve, nisso como em todas 
as coisas, ter muita paciência, perseverança, e fazer o que é necessário, de outro 
modo, é melhor que não se ocupe com esse assunto. 



Noções Elementares de Espiritismo 81

4. As reuniões que se destinam a manifestações espíritas nem sempre estão 
em boas condições, seja para obter resultados satisfatórios, seja para promover a 
convicção; existem algumas, é preciso admitir, em que os incrédulos sa em menos 
convencidos do que quando chegaram à reunião, objetando, àqueles que lhes fa-
lam do caráter sério do Espiritismo, as coisas muitas vezes ridículas de que foram 
testemunhas. Eles não são mais lógicos que aquele que julgasse uma arte pelos 
esboços de um aprendiz, uma pessoa por sua caricatura ou de uma tragédia por 
sua paródia. 

O Espiritismo também tem seus aprendizes, aquele que quer se esclarecer não 
busca seus ensinos  em uma só fonte, pois somente pelo exame e pela comparação 
poderá estabelecer um julgamento. 

5. As reuniões frívolas têm um grave inconveniente para os principiantes que 
as assistem, porque dão uma falsa idéia do caráter do Espiritismo. As pessoas que 
só assistem a reuniões desse gênero, não poderiam levar a sério um assunto que 
vêem ser tratado com leviandade por aqueles mesmos que se dizem adeptos. Um 
estudo prévio lhes ensinará a julgar o valor do que estão vendo e a fazer a distinção 
entre o bom e o mau. 

6. O mesmo raciocínio se aplica àqueles que julgam o Espiritismo por certas 
obras excêntricas que dão uma idéia incompleta e ridícula da Doutrina. O Espiritis-
mo sério não é responsável por aqueles que o compreendem mal ou o praticam de 
forma contrária à sua verdadeira signifi cação, assim como a poesia não é respon-
sável por aqueles que fazem maus versos. 

É deplorável, dizem, que tais obras existam, porque causam danos à verdadeira 
Ciência. Sem dúvida seria preferível que só existissem boas obras; mas o maior 
erro é daqueles que não se dão ao trabalho de estudar tudo. Aliás, no mesmo caso 
estão todas as artes e todas as ciências; não aparecem tratados absurdos e reple-
tos de erros sobre os assuntos mais sérios? Por que o Espiritismo seria privilegiado 
sob esse aspecto, principalmente no seu início? 

Se aqueles que o criticam não o julgassem pelas aparências, saberiam o que 
ele admite e o que rejeita, e não o atacariam pelo que ele repudia em nome da razão 
e da experiência. 

Dos Espíritos
7. Os espíritos não são, como muitas vezes se supõe, seres à parte na cria-

ção, mas as almas daqueles que viveram sobre a Terra ou em outros mundos, 
despojadas de seu invólucro carnal. Aquele que admite a existência da alma so-
brevivendo ao corpo, admite, por isso mesmo, a existência dos espíritos; negá-los 
seria negar a alma. 

8. Geralmente, faz-se uma idéia muito errada do estado dos espíritos; eles não 
são, como alguns acreditam, seres vagos e indefi nidos, nem chamas, como os fo-
gos-fátuos, nem fantasmas, como nos contos de almas do outro mundo. São seres 
semelhantes a nós, tendo um corpo como o nosso, porém, fl uídico e invisível no 
estado normal. 



Capítulo II82

9. Quando a alma está unida ao corpo durante a vida, ela tem um duplo en-
voltório: um pesado, grosseiro e destrutível que é o corpo; o outro fl uídico, leve e 
indes trutível, cha mado perispírito. 

10. Portanto, há três coisas essenciais no homem: 
1o) A alma ou espírito, princípio inteligente em que reside o pensamento, a von-

tade e o senso moral. 
2o) O corpo, envoltório material, que coloca o espírito em relação com o 

mundo exterior. 
3o) O perispírito, envoltório fl uídico, leve, impon derá vel, que serve de laço e de 

intermediário entre o espírito e o corpo. 
11. Quando o envoltório exterior está usado e não pode mais funcionar, ele pe-

rece e o espírito se despoja dele, como o fruto se despoja da sua semente, a árvore, 
da sua casca, a serpente, da sua pele, em uma palavra, como se deixa uma velha 
roupa que não serve mais, é o que se denomina morte. 

12. A morte não é nada mais que a destruição do envoltório material; a alma 
abandona esse envoltório, como a borboleta deixa a crisálida, mas conserva o seu 
corpo fl uídico ou perispírito. 

13. A morte do corpo desembaraça o espírito do envoltório que o prendia à Terra 
e o fazia sofrer, e, uma vez li vre desse fardo, ele só tem o seu corpo etéreo, que lhe 
permite percorrer o espaço e transpor as distâncias com a rapidez do pensamento. 

14. A união da alma, do perispírito e do corpo material constitui o homem; a 
alma e o perispírito, separados do corpo, constituem o ser chamado espírito. 

Observação. A alma é assim um ser simples; o espírito, um ser duplo e o homem, um ser 
triplo. Seria, então, mais exato reservar a palavra alma para designar o princípio inteligente, e a 
palavra espírito para o ser semimaterial formado desse princípio e do corpo fl uídico. Mas, como 
não se pode conceber o princípio inteligente isolado de toda matéria, nem o perispírito sem 
ser animado pelo princípio inteligente, as palavras alma e espírito são, na prática, empregadas 
indiferentemente uma pela outra; é a fi gura que consiste em se tomar a parte pelo todo, da mes-
ma forma que se diz que uma cidade é povoada de tantas almas, uma vila povoada de tantas 
famílias; porém, fi losofi camente, é essencial fazer-se a diferença. 

15. Revestidos de corpos materiais, os espíritos constituem a humanidade ou 
mundo corporal visível; despojados desses corpos, constituem o mundo espiritual 
ou mundo invi sível; povoam o espaço e no meio deles vivemos, sem nos darmos 
conta, da mesma forma que vivemos no meio do mundo dos infi nitamente pequenos 
dos quais sequer suspeitávamos antes da invenção do microscópio. 

16. Os espíritos, portanto, não são seres abstratos, vagos e indefi nidos, mas 
seres concretos e circunscritos, aos quais só falta serem visíveis para se asseme-
lharem aos humanos, de onde se conclui que eles formariam para nós toda uma po-
pulação circunvizinha se, em determinado momento, o véu que os oculta da nossa 
visão pudesse ser levantado.

17. Os espíritos têm todas as percepções que tinham sobre a Terra, porém, 
em um grau mais elevado, porque as suas faculdades não estão amortecidas pela 



Noções Elementares de Espiritismo 83

matéria; eles têm sensações que nos são desconhecidas; vêem e percebem coisas 
que nossos sentidos limitados não nos permitem ver ou perceber. Para eles não há 
obscuridade, salvo para aqueles cuja punição é estar temporariamente nas trevas. 
Todos os nossos pensamentos repercutem neles, que podem lê-los como em um 
livro aberto, de maneira que o que podemos esconder de uma pessoa durante sua 
vida, não podemos mais fazê-lo desde que é espírito. (O Li vro dos Espíritos, 
pergunta no 237). 

18. Os espíritos estão em toda a parte, estão entre nós, ao nosso lado, em con-
tato conosco e nos observando incessantemente. Pela sua presença constante jun-
to a nós, os espíritos são os agentes de diversos fenômenos; eles desempenham 
um papel importante no mundo moral, e, até um certo ponto, no mundo físico; eles 
constituem, assim, uma das forças da natureza. 

19. Desde que se admita a sobrevivência da alma ou do espírito, é racional que 
se admita a sobrevivência das afeições, sem isso as almas dos nossos parentes e 
dos nossos amigos estariam para sempre perdidas para nós.

Visto que os espíritos podem ir a toda parte, é igualmente racional admitir-
se que aqueles que nos amaram durante sua vida terrestre, nos amem ainda 
após a morte, que eles venham junto a nós, que desejem se comunicar conos-
co, e que se sirvam para isso dos meios que têm à sua disposição; é o que a 
experiência confi rma. 

Efetivamente, a experiência prova que os espíritos conservam as afeições sé-
rias que tinham na Terra, sentem satisfação em vir junto daqueles que amaram, 
principalmente quando atraídos pelo pensamento e pelos sentimentos afetuosos 
que lhes são dirigidos, enquanto que fi cam indiferentes com aqueles que têm por 
eles apenas indi ferença.

20. O Espiritismo tem por objetivo a constatação e o estudo da manifestação 
dos espíritos, de suas faculdades, da situação feliz ou infeliz em que se encontram 
e do seu futuro, em uma palavra, o conhecimento do mundo espiritual. Essas mani-
festações sendo evidenciadas têm como resultado a prova irrecusável da existência 
da alma, da sua sobrevivência ao corpo, da sua individualidade após a morte, isto é, 
da vida futura, sendo, por isso mesmo, a negação das doutrinas materialistas, não 
mais pelo ra ciocínio, mas por fatos. 

21. Uma idéia quase geral entre as pessoas que não conhecem o Espiritismo, 
é acreditar que os espíritos, só porque estão livres da matéria, devem saber tudo 
e possuírem a suprema sabedoria. Essa maneira de pensar é um erro grave. Os 
espíritos, que são simplesmente as almas dos homens, não adquirem a perfeição 
pelo fato de deixarem o seu envoltório terrestre. 

O progresso do espírito só se realiza com o tempo, é aos poucos que ele vai se 
libertando das suas imperfeições e adquirindo os conhecimentos que lhe faltam. Se-
ria tão ilógico admitir que o espírito de um selvagem de repente se tornasse sábio, 
ou o de um criminoso se tornasse virtuoso, quanto seria contrário à justiça de Deus 
pensar que eles permaneceriam eternamente na sua inferioridade. 



Capítulo II84

Como existem pessoas de todos os graus de saber e de ignorância, de bonda-
de e de maldade, o mesmo ocorre com os espíritos. Alguns são apenas levianos e 
arteiros, outros são mentirosos, traiçoeiros, hipócritas, maus e vingativos; porém, 
existem aqueles que, contrariamente, possuem as virtudes mais sublimes e um 
grau de sabedoria que é desconhecido na Terra. 

Essa diversidade na qualidade dos espíritos é um dos pontos mais importantes 
a se considerar, visto que ela explica a natureza boa ou má das comunicações que 
se recebem; é em distinguir umas das outras que, acima de tudo, precisamos nos 
interessar. (O Livro dos Espíritos, pergunta no 100, “Escala Espírita”; O Livro dos 
Médiuns, cap. XXIV).

Comunicações com o Mundo Invisível
22. Admitindo-se a existência, a sobrevivência e a individualidade da alma, o 

Espiritismo se reduz a uma única questão principal: as comunicações entre as al-
mas e as pessoas vivas são possíveis? Essa possibilidade é um resultado da expe-
riência. Uma vez que o fato das relações entre o mundo visível e o mundo invisível 
foi estabelecido, e que a natureza, a causa e o método dessas relações foram 
conhecidos, um novo campo foi aberto à observação e encontrou-se a solução para 
um grande número de problemas, ao mesmo tempo em que ele é um ele mento 
moralizador poderoso por fazer desaparecer a dúvida sobre o futuro. 

23. O que lança a dúvida no pensamento de muitas pessoas sobre a possibilida-
de das comunicações de além-túmulo, é a falsa idéia que se faz do estado da alma 
após a morte. Geralmente ela é fi gurada como um sopro, uma fumaça, uma coisa 
vaga, apenas perceptível pelo pensamento, que se evapora e que vai não se sabe 
para onde, mas tão longe que é difícil compreender que ela possa voltar à Terra. Se, 
ao contrário, ela for considerada na sua união com um corpo fl uídico, semimaterial, 
com o qual forma um ser concreto e individual, suas relações com os vivos não têm 
nada de incompatível com a razão. 

24. O mundo visível vivendo no meio do mundo invisível, com o qual está em 
contato perpétuo, tem como conseqüência lógica que um reage incessantemente 
sobre o outro; que desde que há homens, há espíritos, e que se os espíritos têm o 
poder de se manifestar, isso deve ter acontecido em todas as épocas e entre todos 
os povos. Entretanto, nestes últimos tempos, as manifestações dos espíritos toma-
ram um grande desenvolvimento e adquiriram maior característica de autenticidade, 
porque estava nos desígnios da Providência pôr um fi m ao fl agelo da incredulidade 
e do materialismo por meio de provas evidentes, permitindo àqueles que deixaram a 
Terra virem demonstrar a sua existência e nos revelar sua situação feliz ou infeliz. 

25. As relações entre o mundo visível e o mundo invisível podem ser ocultas ou 
evidentes, espontâneas ou pro vocadas.

Os espíritos agem sobre os homens de maneira oculta pelos pensamentos que 
sugerem a eles e por certas infl uências; e agem de maneira evidente pelos efeitos 
que impressionam os sentidos. 



Noções Elementares de Espiritismo 85

As manifestações espontâneas têm lugar inesperadamente, de improviso; elas 
se produzem muitas vezes entre as pessoas mais alheias às idéias espíritas e que, 
por isso mesmo, não podendo compreendê-las, lhes atribuem causas sobrenatu-
rais. As manifestações que são provocadas ocorrem por intermédio de certas pes-
soas dotadas, para esse efeito, de faculdades especiais e que são designadas pelo 
nome de médiuns. 

26. Os espíritos podem se manifestar de muitas maneiras diferentes: 
pela visão, pela audição, pelo tato, por ruídos, movimento de corpos, escrita, 
desenho, música, etc. 

27. Algumas vezes os espíritos se manifestam, espontaneamente, por ru-
ídos e batidas; é um meio empregado freqüentemente para demonstrar a sua 
presença e chamar a atenção sobre eles, exatamente como quando uma pessoa 
bate a uma porta para advertir que há alguém. Existem aqueles que não se limitam 
a ruídos moderados, que chegam até a fazer barulho semelhante ao da louça que 
se quebra, ao de portas que se abrem e se fecham ou de móveis derrubados; al-
guns chegam mesmo a causar uma perturbação real e verdadeiros estragos. (Ver 
Revista Espírita, 1858: “O Espírito batedor de Bergzabern”, pp. 125, 153 e 184; 
idem: “O Espírito batedor de Dibbelsdorf”, p. 219. Revista Espírita, 1860: “O padeiro 
de Dieppe”, p. 76; idem: “O fabricante de São Peters burgo”, p. 115; idem: “O trapeiro 
da Rua des Noyers”, p. 236.) 

28. O perispírito, ainda que invisível para nós no estado normal, não deixa de 
ser um tipo de matéria.63 O espírito pode, em certos casos, fazer com que ele sofra 
uma espécie de modifi cação molecular que o torna visível e mesmo tangível; é 
assim que se produzem as aparições. Esse fenômeno não é mais extraordinário do 
que o do vapor que é invisível quando está rarefeito e que se torna visível quando 
está condensado. 

Os espíritos que se tornam visíveis quase sempre se apresentam sob 
a aparência que tinham quando viviam na Terra o que pode permitir que 
sejam reconhecidos. 

29. A visão permanente e geral dos espíritos é muito rara, mas as aparições 
isoladas são bastante freqüentes, principalmente no momento da morte. O espírito 
liberto parece se apressar em ir rever seus parentes e seus amigos, como para avisá-
los que acabou de deixar a Terra e lhes dizer que ainda vive. 

Se cada um de nós juntar suas lembranças, verá quantos fatos autênticos desse 
gênero, dos quais não se havia apercebido, aconteceram não somente à noite, du-
rante o sono, mas em pleno dia e no mais completo estado de vigília. Antigamente, 
esses fatos eram encarados como sobrenaturais e maravilhosos, sendo atribuídos 
à magia e à bruxaria; atualmente os incrédulos os atribuem à imagina ção, porém, 
depois que a ciência espírita possibilitou a sua explicação, sabe-se como se produ-
zem e também que eles não se afastam da ordem dos fenômenos naturais. 

63
  

Para maior compreensão ver em A Gênese, cap. XIV, item 5. (N.T.)



Capítulo II86

30. Com a ajuda do seu perispírito é que o espírito agia sobre seu corpo car-
nal, é ainda com esse mesmo fl uido que ele se manifesta atuando sobre a matéria 
inerte; que produz os ruídos, os movimentos das mesas e de outros objetos que 
ele levanta, derruba ou transporta. Esse fenômeno não tem nada de surpreen-
dente se considerarmos que, entre nós, as mais possantes forças motrizes se 
encontram nos fl uidos mais rarefeitos e mesmo impon de ráveis, como o ar, o vapor 
e a eletricidade. 

É igualmente com a ajuda do seu perispírito que o espírito faz o médium es-
crever, falar ou desenhar. Não tendo corpo tangível para agir ostensivamente, 
quando quer se manifestar, ele se serve do corpo do médium, cujos órgãos utiliza, 
fazendo-os agir como se fosse o seu próprio corpo, e isso pelo efl úvio fl uídico que 
derrama sobre ele. 

31. No fenômeno designado pelo nome de mesas girantes, ou mesas falantes, 
é pelo mesmo meio que o espírito age sobre a mesa, seja para fazê-la mover sem 
um signifi cado determinado, seja para fazê-la dar batidas inteligentes indicando as 
letras do alfabeto para formar palavras e frases, fenômeno designado pelo nome de 
tiptologia. A mesa é, neste caso, apenas um instrumento do qual o espírito se serve, 
como faz com o lápis para escrever, ele lhe dá uma vitalidade momentânea pelo 
fl uido com que a penetra, mas não se identifi ca com ela. 

As pessoas que, na sua emoção, ao verem se manifestar um ente querido, 
abraçam a mesa, fazem um ato ridículo, já que é exatamente como se elas abraças-
sem o bastão que um amigo utilizasse para dar batidas. O mesmo ocorre quando as 
pessoas dirigem a palavra à mesa, como se o espírito estivesse encerrado dentro 
da madeira, ou como se a madeira tivesse se tornado espírito. 

Quando as comunicações se realizam dessa forma, é preciso considerar o es-
pírito ao lado da mesa, não na mesa, tal como ele era em vida, e como seria visto 
se, nesse momento, pudesse tornar-se visível. O mesmo ocorre nas comunicações 
pela escrita, o espírito seria visto ao lado do médium, dirigindo sua mão, ou lhe 
transmitindo seu pensamento por uma corrente fl uídica.

No momento em que a mesa se afasta do solo e fl utua no espaço sem um ponto 
de apoio, o espírito não a levanta com a força do seu braço, ele a envolve e a pe-
netra com uma espécie de atmosfera fl uídica que neutraliza o efeito da gravidade, 
como o ar faz com os balões e os papagaios de papel. O fl uido que penetra a mesa 
dá a ela, momentaneamente, uma leveza específi ca maior. Quando a mesa está 
fi xa no solo, ela se encontra em um caso análogo ao da campânula pneumática na 
qual se faz o vácuo. 

Se a mesa perseguir alguém, não é o espírito que corre, porquanto ele pode 
fi car tranqüilamente no mesmo lugar, enquanto dá à mesa um impulso por uma 
corrente fl uídica com a ajuda da qual ele a faz mover à sua vontade. Quando as 
batidas se fazem ouvir na mesa, ou em outro lugar, o espírito não bate nem com 
sua mão nem com qualquer objeto, ele apenas dirige, sobre o ponto de onde parte 
o ruído, um jato de fl uido que produz o efeito de um choque elétrico. Ele modifi ca o 
ruído como se pode modifi car os sons produzidos pelo ar. 



Noções Elementares de Espiritismo 87

Compreende-se, depois disso, que não é mais difícil para o espírito erguer uma 
pessoa do que erguer uma mesa, transportar um objeto de um lado para o outro ou 
jogá-lo em qualquer parte; esses fenômenos se produzem pela mesma lei. 

32. Por essas poucas palavras, pode-se ver que as manifestações, de qualquer 
natureza que sejam, não têm nada de sobrenatural nem de maravilhoso. São fenô-
menos que se produzem em virtude da lei que rege as relações do mundo visível 
com o mundo invisível, lei também tão natural quanto as leis da eletricidade, da 
gravitação, etc. O Espiritismo é a ciência que nos fez conhecer essa lei, como a 
Mecânica nos fez conhecer a lei do movimento e a Óptica a da luz. 

As manifestações espíritas, fazendo parte da Natureza, sempre se produziram, 
em todas as épocas; e a lei que as rege, ao ser conhecida, nos deu a explicação 
para uma série de problemas considerados como insolúveis. Ela é a chave de uma 
imensa quantidade de fenômenos explorados e ampliados pela superstição. 

33. O maravilhoso sendo completamente afastado, esses fenômenos não têm 
mais nada que repugne à razão, já que eles tomam lugar ao lado de outros fenôme-
nos naturais. Todos os efeitos, dos quais não se sabia a causa, eram considerados 
sobrenaturais nos tempos de ignorância. As descobertas da Ciência foram, sucessi-
vamente, restringindo o círculo do maravilhoso; o conhecimento dessa nova lei veio 
reduzi-lo a nada. Aqueles, pois, que acusam o Espiritismo de ressuscitar o maravi-
lhoso provam, por isso mesmo, que falam de um assunto que não conhecem. 

34. As manifestações dos espíritos são de duas naturezas: os efeitos físicos e 
as comunicações inteligentes. 

Os efeitos físicos são os fenômenos materiais e ostensivos, tais como os mo-
vimentos, os ruídos, os transportes de objetos, etc. As comunicações inteligentes
consistem na troca regular de pensamentos com a ajuda de sinais, da palavra e, 
principalmente, da escrita. 

35. As comunicações que se recebem dos espíritos podem ser boas ou más, 
legítimas ou falsas, profundas ou levianas, de acordo com a natureza dos espíritos 
que se manifestam. Aqueles que mostram ter sabedoria e muitos conhecimentos 
são espíritos avançados que progrediram; aqueles que dão provas de ignorância 
e de más qualidades são espíritos ainda atrasados, nos quais o progresso, com o 
tempo, há de se fazer. 

Os espíritos só podem responder sobre o que sabem, segundo seu adianta-
mento, e ainda sobre o que lhes é permitido falar, visto que há coisas que eles não 
devem revelar, porque ainda não foi dado aos homens tudo conhecerem. 

36. Da diversidade nas qualidades e nas aptidões dos espíritos, resulta que não 
basta nos dirigirmos a um espírito qualquer para obter uma resposta correta para 
todas as questões, porque, sobre muitos assuntos, ele só pode dar a sua opinião 
pessoal, que será legítima ou mentirosa. Se é sensato, confessará sua ignorância 
sobre o que não sabe; se é leviano ou mentiroso, responderá sobre tudo sem se im-
portar com a verdade; se é orgulhoso, dará a sua idéia como uma verdade absoluta. 
É por isso que João Evangelista disse: “Não acrediteis em todos os espíritos, mas 



Capítulo II88

verifi cai se os espíritos são de Deus.” A experiência prova a sabedoria desse con-
selho, haveria, pois, imprudência e leviandade em aceitar sem controle tudo o que 
vem dos espíritos. Eis por que é essencial que se esteja informado sobre a natureza 
daqueles com os quais se tem relação. (O Livro dos Médiuns, item 267). 

37. Reconhece-se a qualidade dos espíritos pela sua linguagem. A dos espíritos 
verdadeiramente bons e superiores é sempre digna, nobre, lógica, isenta de contra-
dição; demonstra sabedoria, benevolência, modéstia e a moral mais pura; é concisa 
e sem palavras inúteis. Entre os espíritos inferiores, ignorantes ou orgulhosos, o 
vazio das idéias é quase sempre compensado pela abundância das palavras.

Todo pensamento evidentemente falso, toda máxima contrária à sã moral, todo 
conselho ridículo, toda expressão grosseira, trivial ou simplesmente frívola, enfi m 
todo sinal de malevolência, de presunção ou de arrogância são indícios incontestá-
veis de inferioridade nos espíritos.

38. Os espíritos inferiores são mais ou menos ignorantes, seu horizonte moral é 
limitado, sua perspicácia é restrita. Eles têm uma idéia muitas vezes falsa e incom-
pleta das coisas e, além disso, ainda estão sob o domínio dos preconceitos terres-
tres que tomam, algumas vezes, como verdades, é por isso que são incapazes de 
resolver certas questões. Eles podem nos induzir ao erro, voluntária ou involuntaria-
mente, sobre assuntos que eles mesmos não compreendem. 

39. Os espíritos inferiores não são, todos eles, essencialmente maus por isso; 
há alguns que são ignorantes e levianos; outros são pilhéricos, espirituosos e diver-
tidos e sabem manejar a zombaria fi na e mordaz. Ao lado disso, encontram-se no 
mundo dos espíritos, como na Terra, todos os gêneros de perversidade e todos os 
graus de superioridade intelectual e moral. 

40. Os espíritos superiores só se ocupam de comunicações inteligentes tendo 
em vista a nossa instrução. As manifestações físicas ou puramente materiais estão 
mais especialmente nas atribuições dos espíritos inferiores, vulgarmente designa-
dos pelo nome de espíritos batedores, como, entre nós, as ações que exigem força 
ou habilidade são realizadas por saltimbancos e não pelos sábios. 

41. As comunicações com os espíritos devem ser feitas sempre com calma e 
recolhimento; não se pode jamais perder de vista que os espíritos são as almas 
dos homens e que seria inconveniente fazer dessas comunicações um passatempo 
ou um motivo de zombaria. Se devemos respeito aos despojos mortais, devemos 
muito mais ainda aos espíritos. Portanto, as reuniões frívolas e levianas faltam a um 
dever, e aqueles que fazem parte delas deveriam pensar que, de um momento para 
o outro, podem entrar no mundo dos espíritos e que estes não veriam com prazer 
alguém tratá-los com tão pouca deferência. 

42. Um outro ponto igualmente essencial a considerar é que os espíritos são 
livres, comunicam-se quando querem, com quem lhes convém, e também quando 
podem, visto que têm as suas ocupações. Eles não estão às ordens nem ao capri-
cho de quem quer que seja, e ninguém tem o poder de fazê-los vir contra a vontade 



Noções Elementares de Espiritismo 89

deles nem de obrigá-los a dizer o que querem calar, portanto pessoa alguma pode 
afi rmar que um espírito qualquer atenderá ao seu apelo em um momento determi-
nado, ou responderá a esta ou aquela questão. Dizer o contrário é provar a igno-
rância absoluta dos princípios mais elemen tares do Espiritismo. Só o charlatanismo 
tem princípios infalíveis. 

43. Os espíritos são atraídos pela simpatia, pela semelhança de gostos e de cará-
ter e pela intenção que faz desejar a sua presença. Os espíritos superiores não vão a 
reuniões fúteis, da mesma forma que um sábio da Terra não iria a uma assembléia de 
jovens levianos. O simples bom senso diz que não pode ser diferente, se eles, por ve-
zes, comparecem a uma dessas reuniões é para dar um conselho salutar, combater 
os vícios, procurar reconduzir ao bom caminho, se não são ouvidos, retiram-se.

Seria uma idéia completamente falsa, acreditar que os espíritos sérios possam 
sentir algum prazer em responder a futilidades, a questões ociosas que não provam 
acatamento nem respeito por eles, nem o desejo real de se instruir, ainda menos 
acreditar que eles possam vir participar de espetáculo para o divertimento de curio-
sos. Eles não o fariam quando vivos e não podem fazê-lo após a morte.

44. A frivolidade das reuniões tem como conseqüên cia atrair os espíritos levia-
nos que só procuram ocasiões para enganar e mistifi car. Pela mesma razão que os 
homens graves e sérios não vão a reuniões levianas, os espíritos sérios só vão a 
reuniões sérias cuja fi nalidade é a instrução e não a curiosidade, é em reuniões des-
se gênero que os espíritos superiores se regozijam em dar os seus ensi namentos. 

45. Do que acabamos de falar, resulta que toda reunião espírita, para ser provei-
tosa, deve, como primeira condição, ser séria e reservada; nela tudo deve acontecer 
respeitosamente, religiosamente, e com dignidade, se desejamos obter a participa-
ção habitual dos bons espíritos. É preciso não esquecer que se esses mesmos es-
píritos ali tivessem se apresentado quando estavam encarnados, ter-se-ia com eles 
a atenção e o respeito aos quais eles têm ainda mais direito após a sua morte. 

46. Alega-se, inutilmente, a utilidade de certas expe riências curiosas, frívolas 
e divertidas para convencer os incrédulos, porquanto chega-se a um resultado 
totalmente oposto. O incrédulo, que já é inclinado a zombar das crenças mais 
sagradas, não pode ver um assunto sério na quilo de que se faz uma brincadeira; 
ele não pode ser levado a respeitar o que não lhe é apresentado de uma maneira 
respeitável; assim, das reuniões fúteis e levianas, da quelas onde não há nem or-
dem, nem gravidade, nem recolhimento, ele sempre leva uma impressão má. 

O que pode convencê-lo mais facilmente é a prova da presença de seres cuja 
memória lhe é querida, é diante de suas palavras, graves e solenes, diante das 
revelações íntimas, que o vemos emocionar-se e empalidecer. Porém, jus tamente 
pelo fato de ter mais respeito, veneração e amor pela pessoa cuja alma se apresen-
ta a ele, sente-se chocado, escandalizado ao vê-la chegar em uma assembléia irre-
verente, em meio a mesas que dançam e pantomimas de espíritos levianos. Como 
todo o incrédulo, sua consciência não aceita essa aliança do sério com o frívolo, do 
religioso com o profano, e, por essa razão, classifi ca tudo de charlatanismo e sai 
muito menos convencido do que quando entrou. 



Capítulo II90

As reuniões dessa natureza sempre fazem mais mal do que bem, porque o 
número de pessoas que elas afastam da Doutrina é maior que o que atraem, sem 
contar que se deixam atacar pela crítica dos detratores que nelas encontram funda-
dos motivos de zombaria. 

47. É um erro se considerarem as manifestações físicas como um passatempo; 
se elas não têm a importância do ensino fi losófi co, têm a sua utilidade sob o ponto 
de vista dos fenômenos, já que são o alfabeto da ciência, da qual deram a chave. Se 
bem que menos necessárias hoje em dia, as manifestações físicas ainda ajudam na 
persuasão de certas pessoas e não excluem, de maneira alguma, a ordem e a cor-
reção de comportamento nas reuniões em que se realizam. Se elas sempre fossem 
praticadas de um modo conveniente, convenceriam mais facilmente e produziriam, 
sob todos os aspectos, melhores resultados. 

48. Algumas pessoas fazem uma idéia muito falsa das evocações; há as que 
acreditam que elas consistem em fazer aparecer os mortos com todo o aparato lú-
gubre do túmulo. O pouco que nós temos falado a esse respeito deve desfazer esse 
erro. É apenas nos romances, nos contos fantásticos de fantasmas e no teatro que 
se vêem os mortos descarnados saírem de seus sepulcros, ridiculamente vestidos 
com suas mortalhas, fazendo bater seus ossos. 

O Espiritismo, que nunca fez milagres, não realizou esse, e jamais fez reviver 
um corpo morto. Quando um corpo está no túmulo, ali está defi nitivamente, mas o 
ser espiritual, fl uídico, inteligente, não foi posto ali com o seu envoltório grosseiro, 
separou-se dele no momento da morte, e, uma vez concretizada a separação, esse 
ser espiri tual não tem mais nada em comum com o corpo carnal. 

49. A crítica mal-intencionada, com satisfação, apresentou as comunicações es-
píritas como se elas se realizassem cercadas de práticas ridículas e supersticiosas 
da magia e da necromancia.64 Se aqueles que falam do Espiritismo, sem conhecê-
lo, tivessem o cuidado de estudar o assunto de que desejam falar, se teriam poupa-
do dos esforços da imaginação ou das alegações que servem apenas para provar 
sua ignorância e sua má vontade. 

Para o conhecimento das pessoas estranhas à Doutrina, nós afi rmamos que 
não há dias, horas ou lugares que sejam mais propícios que outros para se entrar 
em comunicação com os espíritos; que não é preciso fórmulas, palavras sacramen-
tais ou cabalísticas; que não há neces sidade de nenhuma preparação, de nenhuma 
iniciação; que o emprego de qualquer sinal ou objeto material, seja para atraí-los, 
seja para repeli-los é sem efeito, porquanto o pensamento é sufi ciente; afi rmamos, 
por fi m, que os médiuns recebem suas comunicações de forma muito simples e 
natural, como se estivessem sendo ditadas por uma pessoa viva, sem saírem do 
estado normal. Só o charla tanismo poderia ostentar maneiras excêntricas e usar 
acessórios ridículos. 

64  Necromancia ou nigromancia: é a arte de invocar os mortos para obter deles o conhecimento do futuro; 
era muito usada pelos povos antigos, principalmente os gregos, que recorriam às pitonisas, mulheres dota-
das do dom da profecia, para fazerem as adivinhações. (N.T.) 



Noções Elementares de Espiritismo 91

O chamamento dos espíritos se faz em nome de Deus, com respeito e recolhi-
mento, é a única coisa que é re co  mendada às pessoas sérias que querem entrar 
em contato com espíritos sérios.

Objetivo Providencial das Manifestações Espíritas
50. O objetivo providencial das manifestações é convencer os incrédulos de 

que, para o homem, tudo não se acaba com a vida terrestre, e de dar, àqueles que 
crêem, idéias mais justas sobre o futuro. 

Os bons espíritos vêm nos instruir tendo em vista o nosso melhoramento e o 
nosso progresso, e não para nos revelar o que ainda não devemos saber, ou o que 
devemos aprender com o nosso esforço. Se fosse sufi ciente interrogar os espíritos 
para obter a solução de todas as difi culdades científi cas, ou para fazer descobertas 
e invenções lucrativas, todo ignorante poderia se tornar sábio a um preço muito 
baixo e todo preguiçoso poderia enriquecer sem trabalho; é o que Deus não quer 
que aconteça. 

Os espíritos ajudam o homem de talento pela inspiração oculta, mas não o isen-
tam do trabalho nem das pesquisas a fi m de lhe deixar o mérito. 

51. Seria fazer uma idéia completamente falsa dos espíritos considerá-los ape-
nas como auxiliares dos leitores da sorte; os espíritos sérios se recusam a tratar 
de assuntos fúteis. Os levianos e trocistas é que se ocupam de tudo, respondem a 
todas as perguntas, predizem tudo que se deseje, sem se preocuparem com a ver-
dade, e sentem um prazer maligno em mistifi car as pessoas muito crédulas; é por 
isso que se torna essencial estar perfeitamente seguro da natureza das questões 
que se podem dirigir aos espíritos. (O Livro dos Médiuns, item no 286, “Questões 
que se podem dirigir aos espíritos”) 

52. Com exceção do que pode ajudar o progresso moral, só há incerteza nas 
revelações que se conseguem obter dos espíritos. A primeira conseqüência desa-
gradável, para aquele que desvia a sua faculdade do objetivo providencial, é ser 
mistifi cado pelos espíritos embusteiros que existem em grande número ao nosso 
redor; a segunda é cair sob o domínio desses mesmos espíritos que podem, com 
conselhos desleais, conduzi-lo a infortúnios reais e materiais na Terra; a terceira é 
perder, após a vida terrestre, o fruto do conhe cimento do Espiritismo. 

53. As manifestações, portanto, não estão destinadas a servir aos interesses 
materiais, sua utilidade está nas conseqüências morais que delas decorrem; porém, 
se elas só tivessem como resultado fazer conhecer uma nova lei da Natureza, de-
monstrar materialmente a existência da alma e sua imortalidade, isso já signifi caria 
muito, pois que seria um novo e amplo caminho aberto à Filosofi a.

Dos Médiuns
54. Os médiuns apresentam numerosas variedades nas suas aptidões, o que 

os torna mais ou menos próprios para a realização deste ou daquele fenômeno, 



Capítulo II92

deste ou daquele gênero de comunicação. Segundo as aptidões que possuem, 
eles se classifi cam em médiuns de efeitos físicos, de comunicações inteligentes, 
videntes, falantes, auditivos, sensitivos, desenhistas, poliglotas, poetas, músicos, 
escreventes, etc., não se podendo esperar de um médium o que está fora das 
suas faculdades. 

Sem o conhecimento das aptidões mediúnicas, o observador não pode achar a 
solução de certas difi culdades, ou de certas impossibilidades que se encontram na 
prática. (O Livro dos Médiuns, capítulo XVI, item no 185).

55. Os médiuns de efeitos físicos são mais particularmente aptos a provocar 
fenômenos materiais como movimentos, batidas, etc., com a ajuda de mesas e de 
outros objetos. Quando esses fenômenos demonstram um pensamento, ou obede-
cem a uma vontade, são de efeitos inteligentes que, por isso mesmo, indicam uma 
causa inteligente, é uma forma de os espíritos se manifestarem. Por meio de um 
número determinado de batidas se obtêm as respostas sim e não, ou a indicação 
das letras do alfabeto destinadas a formar palavras ou frases. Esse meio primitivo é 
muito vagaroso e não é próprio para grandes desen volvimentos. 

As mesas falantes foram o começo da ciência espírita; hoje, que se possuem 
meios de comunicação tão rápidos e tão perfeitos quanto entre os vivos, elas só são 
utilizadas acidentalmente e como experimentação.

56. De todos os meios de comunicação, a escrita é, ao mes mo tempo, o 
mais simples, o mais rápido, o mais cômodo e aquele que permite um maior 
desenvolvimento; é, também, a faculdade que se encontra mais freqüen temente 
entre os médiuns. 

57. Para obter a escrita, inicialmente se utilizaram de intermediários materiais 
como cestas, pranchetas, etc., providas de um lápis. (O Livro dos Médiuns, capítulo 
XIII, item no 125 e seguintes.) Mais tarde foi reconhecida a inutilidade desses aces-
sórios e a possibilidade de os médiuns escreverem diretamente com a mão, como 
o fariam em cir cuns tâncias normais. 

58. Os médiuns escrevem sob a infl uência dos espíritos que se servem deles 
como de um instrumento; sua mão é tomada por um movimento involuntário que, 
na maioria das vezes, não podem conter. Certos médiuns não têm nenhuma cons-
ciência do que escrevem; outros têm uma consciência mais ou menos vaga, ainda 
que o pensamento lhe seja estranho, é isso que distingue o médium mecânico do 
médium intuitivo ou semi mecânico. 

A ciência espírita explica o modo de transmissão do pensamento do espírito ao 
médium, e o papel deste último nas comunicações. (O Livro dos Médiuns, capítulo 
XV, no 179 e seguintes; capítulo XIX, item no 223 e seguintes.)

59. O médium possui a faculdade de comunicar, mas a comunicação efetiva 
depende da vontade dos espíritos, se eles não quiserem se manifestar, o médium 
não obtém nada, é como um instrumento sem o músico. 

Os espíritos só se comunicam quando querem, ou podem, e não estão ao capri-
cho de ninguém; nenhum médium tem o poder de fazê-los vir de acordo com a sua 



Noções Elementares de Espiritismo 93

vontade e contra o desejo do próprio espírito. Isso explica a suspensão momentâ-
nea da faculdade entre os melhores médiuns, e a interrupção que eles sofrem às 
vezes durante vários meses. Portanto, seria um erro associar a mediunidade a um 
talento. O talento se adquire pelo trabalho, aquele que o possui, sempre é dono 
dele, mas o médium jamais é dono de sua faculdade, já que ela depende de uma 
vontade independente da sua. 

60. Os médiuns de efeitos físicos que obtêm regularmente e à vontade a pro-
dução de certos fenômenos, admi tindo-se que eles não sejam o resultado de pres-
tidigitação, estão em relação com espíritos de baixa categoria que sentem prazer 
nesse tipo de exibição, e que talvez tenham trabalhado nela quando vivos na terra. 
Seria absurdo, porém, pensar que espíritos, mesmo que sejam pouco elevados, se 
divirtam ao fazer essa exibição. (Ver as páginas 96/97.) 

61. A obscuridade necessária para a produção de certos efeitos físicos sem 
dúvida presta-se à suspeita, mas nada prova contra a realidade. Sabe-se que em 
Química existem combinações que não podem se realizar sob a luz; que composi-
ções e decomposições têm lugar sob a ação do fl uido luminoso, ora, todos os fenô-
menos espíritas são o resultado da combinação dos fl uidos próprios do espírito e do 
médium; como esses fl uidos são da matéria, não há nada de espantoso em que, em 
certos casos, o fl uido luminoso seja con trário a essa combinação.

62. As comunicações inteligentes ocorrem igualmente pela ação fl uídica do es-
pírito sobre o médium, sendo necessário para que o fenômeno aconteça, que o 
fl uido do médium se identifi que com o do espírito. A facilidade das comunicações 
depende do grau de afi nidade que existe entre os dois fl uidos. Assim, cada médium, 
é mais ou menos apto a receber a impressão ou impulsão do pensamento deste 
ou daquele espírito, ele pode ser um bom instrumento para um espírito e um mau 
instrumento para um outro. Em conseqüência disso, um espírito, que tenha dois 
médiuns igualmente bem dotados, um ao lado do outro, poderá se manifestar por 
um e não pelo outro. 

63. É, pois, um erro acreditar que é sufi ciente ser médium para receber, com 
igual facilidade, as comunicações de qualquer espírito. Não existem mais médiuns 
universais para as evocações, do que com aptidão para produzir todos os fenôme-
nos. Os espíritos procuram, de preferência, os instrumentos que vibrem com eles 
no mesmo tom; impor aos espíritos o primeiro médium que apareça, seria o mesmo 
que impor a um pianista que tocasse violino porque, sabendo música, ele deve 
poder tocar todos os instrumentos. 

64. Sem a harmonia, a única que pode motivar a assimilação fl uídica, as comu-
nicações são impossíveis, incompletas ou falsas. Elas podem ser falsas porque, na 
falta do espírito desejado, não faltam outros, prontos a aproveitar a ocasião, para se 
manifestarem, e que se importam muito pouco em dizer a verdade. 

65. A assimilação fl uídica é, algumas vezes, totalmente impossível entre certos 
espíritos e certos médiuns; de outras vezes, e é o caso mais comum, ela só se esta-
belece gradualmente, com o passar do tempo, é o que explica por que os espíritos 



Capítulo II94

que têm o hábito de se manifestarem por um determinado médium o fazem com 
mais facilidade, e por que as primeiras manifestações atestam, quase sempre, uma 
certa difi culdade e são menos explí citas. 

66. A assimilação fl uídica é tão necessária nas comunicações pela tiptologia
como pela escrita, visto que, em ambos os casos, trata-se da transmissão do pen-
samento do espírito qualquer que seja o meio material empregado. 

67. Não se podendo impor um médium ao espírito que se quer evocar, con-
vém deixar que ele escolha o seu instrumento. Em todos os casos, é necessário 
que o médium se identifi que previamente com o espírito pelo recolhimento e pela 
prece, pelo menos durante alguns minutos, e mesmo al guns dias antes, se isso 
for possível, de maneira a provocar e a ativar a assimilação fl uídica. É o meio de 
atenuar a difi culdade. 

68. Quando as condições fl uídicas não são propí cias à comunicação direta do 
espírito com o médium, ela pode ser feita por intermédio do guia espiritual do mé-
dium; nesse caso o pensamento chega de segunda mão, isto é, após haver atra-
vessado dois meios. Compreende-se então quanto é importante que o médium seja 
bem assis tido, porque se ele o for por um espírito obsessor, ignorante ou orgulhoso, 
a comunicação será necessariamente alterada. 

Aqui as qualidades pessoais do médium desempenham, forçosamente, um pa-
pel importante, pela natureza dos espíritos que ele atrai para si. Os mais indignos 
médiuns podem ter faculdades poderosas, porém os mais seguros são aqueles que, 
a esse poder, acrescentam as melhores simpatias no mundo espiritual; ora essas 
simpatias não são, de forma alguma, garantidas pelos nomes mais ou menos impor-
tantes dos espíritos, ou os que eles tomam quando assinam as comunicações, mas 
pela natureza constantemente boa das comunicações que se recebe deles. 

69. Qualquer que seja o modo de comunicação, a prática do Espiritismo apre-
senta numerosas difi culdades, sob o ponto de vista experimental, e não é isenta de 
inconvenientes para todo aquele que não possua a experiência necessária. 

Que alguém experimente por si mesmo, ou que seja um simples observador, 
o essencial é saber distinguir as diferentes espécies de espíritos que podem se 
manifestar, conhecer a causa de todos os fenômenos, as condições nas quais eles 
podem se produzir, os obstáculos que podem se opor a eles, a fi m de não pedir o 
impossível. É necessário também conhecer todas as condições e todas as difi cul-
dades da mediunidade, a infl uência do meio, das disposições morais, etc. (O Livro 
dos Médiuns, 2a parte.)

As Difi culdades dos Médiuns
70. Uma das maiores difi culdades na mediunidade é a obsessão, isto é, o do-

mínio que certos espíritos podem exercer sobre os médiuns, impondo-se a eles sob 
nomes apócrifos e impedindo-os de se comunicarem com outros espíritos. Ela é, ao 
mesmo tempo, um perigo para o observador iniciante e inexperiente que, não co-
nhecendo as características desse fenômeno, pode ser ludibriado pelas aparências; 



Noções Elementares de Espiritismo 95

como aquele que, não conhecendo a Medicina pode se enganar quanto à causa e 
à natureza de um mal. 

Se o estudo prévio, nesse caso, é útil para o observador, ele é indispensável 
para o médium a quem fornece os meios de prevenir um inconveniente que pode-
ria trazer-lhe conseqüências deploráveis; eis por que nunca será sufi ciente toda a 
recomendação que fi zermos para que se estude antes de se entrar na prática do 
Espiritismo. (O Livro dos Médiuns, capítulo XXIII.) 

71. A obsessão apresenta três graus principais bem caracterizados: a obsessão 
simples, a fascinação e a subjugação.

Na obsessão simples o médium tem perfeita consciência de que não obtém 
nada de bom e não tem nenhuma ilusão quanto à natureza do espírito que se obs-
tina em se manifestar por ele e do qual tem o desejo de se desembaraçar. Esse 
caso não oferece nenhuma gravidade, é um simples desgosto do qual o médium se 
livra ao deixar mo men taneamente de escrever. O espírito, deixando de ser ouvido, 
acaba se retirando. 

A fascinação obsessiva é muito mais grave, nela o médium é completamente 
iludido. O espírito que o domina se apodera da sua confi ança a ponto de paralisar a 
sua capacidade de julgar, de prestar atenção às comunicações, e de fazê-lo achar 
sublimes as coisas mais ab surdas. 

A característica que distingue esse gênero de obsessão é provocar no mé-
dium uma excessiva suscetibi lidade; é levá-lo a só achar bom, justo e verdadeiro 
o que ele escreve; a repelir, e mesmo considerar como mau, todo conselho e 
toda observação crítica; a preferir romper com seus amigos do que se convencer 
de que está sendo enganado; a sentir inveja contra os outros médiuns, cujas co-
municações são julgadas melhores que as suas; a querer se impor nas reuniões 
espíritas das quais se afasta quando ali não pode dominar. Finalmente, chega a 
fi car de tal forma dominado que o espírito pode levá-lo às atitudes mais ridículas 
e às mais comprometedoras. 

72. Uma das características que distinguem os maus espíritos é a de quererem 
se impor; eles dão ordens e querem ser obedecidos; os bons jamais se impõem, 
eles dão conselhos e, se não os escutam, se retiram. Daí resulta que a impressão 
causada pelos maus espíritos é sempre penosa, fatigante e produz uma espécie 
de mal-estar; muitas vezes ela provoca uma agitação febril, movimentos bruscos 
e desordenados. A impressão causada pelos bons espíritos, ao contrário, é calma, 
suave e proporciona um verdadeiro bem-estar. 

73. A subjugação obsessiva, designada anteriormente pelo nome de possessão
é um constrangimento físico, sempre exercido pelos espíritos da pior espécie, e que 
pode ir até à neutralização do livre-arbítrio. Ela se limita, freqüen temente, a simples 
impressões desagradáveis, mas, algumas vezes, provoca movimentos desorde-
nados, atos insensatos, gritos, palavras incoerentes ou injuriosas dos quais, mui-
tas vezes, aquele que é subjugado compreende todo o ridículo a que se expõe, 
mas dele não se pode resguardar. Esse estado difere essencialmente da loucura 



Capítulo II96

patológica com a qual erradamente o confundem, porquanto, na possessão, não 
há nenhuma lesão orgânica; a causa sendo diferente, os meios curativos também 
devem ser diferentes. Ao se aplicar o processo comum das duchas65 e tratamentos 
corporais chega-se, muitas vezes, a ocasionar uma verdadeira loucura onde só 
havia uma causa moral. 

74. Na loucura propriamente dita, a causa do mal é interior, é preciso procu-
rar restituir o organismo ao seu  estado normal; na subjugação, a causa do mal é 
exterior, é preciso livrar o doente de um inimigo invisível enfrentando-o, não com 
remédios, mas com uma força moral superior a dele. A experiência prova que em 
casos semelhantes os exorcismos66 jamais produziram algum resultado satisfatório, 
ao contrário de melhorarem, eles agravaram a situação. Somente o Espiritismo, in-
dicando a verdadeira causa do mal, pode dar os meios de combatê-lo. É preciso, de 
qualquer maneira, fazer a educação moral do espírito obsessor; por conselhos sa-
biamente dirigidos chega-se a torná-lo melhor e a fazê-lo deixar, voluntariamente, de 
atormentar o doente que, então, fi ca livre. (O Livro dos Médiuns, item no 279; Revista 
Espírita, fevereiro, março e junho de 1864. “A jovem obsidiada de Marmande.) 

75. A subjugação obsessiva é mais comum na forma individual, mas quando 
um bando de maus espíritos se precipita sobre uma população, a subjugação pode 
ter caráter epidêmico. Foi um fenômeno desse gênero que ocorreu no tempo de 
Cristo;67 somente uma poderosa supe rioridade moral poderia domar esses seres 
malfazejos, designados então sob o nome de demônios, e devolver a calma às 
suas vítimas.68

76. Um fato importante a considerar é que a obsessão, de qualquer natureza 
que ela seja, é independente da mediu nidade, e é encontrada em todos os graus, 
principalmente do último, entre um grande número de pessoas que jamais ouviram 
falar de Espiritismo. Realmente, como os espíritos existiram em todos os tempos, 
puderam, em todos os tempos, exercer a mesma infl uência; a mediuni dade não é 
uma causa, é apenas uma forma de manifestação dessa infl uência, de onde pode-
se dizer, com certeza, que todo médium obsidiado sofre de uma maneira qualquer, 
e freqüentemente nos atos mais comuns da vida, os efeitos dessa infl uência; que 

65 Duchas: jatos de água que se arremessavam sobre os corpos dos alienados com fi ns terapêuticos. Por oportuno lem-
bramos que se deve a Philippe Pinel, médico francês (1745-1826), a substituição da violência, até então usada no 
tratamento dos alienados, pela brandura. (N.T.) 

66  Exorcismo: cerimônia religiosa com que se pretende afugentar, expulsar o demônio ou os maus espíritos do corpo de 
alguém. (N.T.)

67  Como exemplo de subjugação podemos citar o possesso geraseno quando Jesus, dirigindo-se ao obsessor, pergunta: 
“Como te chamas?” e ele responde: “Chamo-me legião, porquanto somos muitos.” Para maiores detalhes veja-se esta 
passagem em Marcos, V: 1 a 20; Lucas, VIII: 26 a 40 e Mateus, VIII: 28 a 34, observando-se, porém, que os espíritos 
não passaram para os corpos dos animais, como afi rmam os evangelistas, já que tal fato seria contrário a todas as leis da 
natureza, eles apenas se fi zeram visíveis aos porcos que, assustados, se precipitaram no mar, morrendo afogados. Esse 
fenômeno não causa admiração pois sabe-se que os espíritos podem fi car visíveis e até tangíveis aos animais. (N.T.) 

68  Uma epidemia desse tipo, há alguns anos, causou estragos na aldeia de Morzine, na Sabóia, França. Veja-se na Revista 
Espírita de abril e dezembro de 1862; janeiro, fevereiro, abril e maio de 1863 o artigo “Os possessos de Morzine”. 
(Nota de Kardec)



Noções Elementares de Espiritismo 97

sem a mediunidade ela se traduziria por outros efeitos, atribuídos, muitas vezes, a 
essas doenças misteriosas que se subtraem a todas as investigações da Medicina. 
Pela mediu nidade o ser maléfi co mostra a sua presença; sem a mediu nidade é um 
inimigo oculto, do qual não se desconfi a. 

77. Aqueles que não aceitam nada fora da matéria não podem admitir a causa 
oculta; porém, quando a Ciência houver saído da rota materialista, reconhecerá, 
na ação do mundo invisível que nos cerca, e no meio do qual nós vivemos, uma 
força que atua sobre as coisas físicas do mesmo modo que sobre as morais; será 
uma nova estrada aberta para o progresso, e a solução para inúmeros fenômenos 
mal compreendidos. 

78. A obsessão jamais poderá ser causada por um bom espírito, assim sendo é 
essencial saber reconhecer a natureza daqueles que se apresentam. As aparências 
podem enganar um médium não esclarecido, mas aquele que é prevenido distingue 
os menores sinais suspeitos e o espírito acaba se retirando quando vê que nada 
pode fazer. 

O conhecimento prévio dos meios para se distinguir os bons dos maus espíritos 
é, portanto, indispensável ao médium que não deseja se expor a ser vítima de uma 
cilada, sendo também muito importante para o simples observador que pode, de 
posse desses conhecimentos, apreciar o valor do que está vendo ou ouvindo. (O 
Livro dos Médiuns, capítulo XXIV.)

Qualidades dos Médiuns
79. A faculdade mediúnica provém do organismo; ela é independente das qua-

lidades morais do médium e se desenvolve tanto nos mais dignos como nos mais 
indignos. Entretanto, não acontece o mesmo com a preferência dada ao médium 
pelos bons espíritos. 

80. Os bons espíritos se comunicam mais ou menos por esse ou aquele mé-
dium, de acordo com a simpatia que sentem por ele. O que constitui a qualidade 
de um médium não é a facilidade com que ele obtém as comunicações, mas a sua 
capacidade em receber as de boa qualidade e não ser um joguete de espíritos 
levianos e embusteiros. 

81. Os médiuns que deixam a desejar sob o ponto de vista moral, de vez em 
quando recebem comunicações muito boas que só podem vir de bons espíritos. Se-
ria um erro este fato causar admiração porquanto, freqüentemen te, isso acontece 
no interesse do médium e para lhe dar sábios conselhos; se ele não os aproveita, 
maior será a sua culpa, já que determina a sua própria condenação. Deus, em sua 
bondade infi nita, não pode recusar ajuda àqueles que precisam dela. O missionário 
virtuoso que vai incutir idéias sadias nos criminosos age da mesma forma que os 
bons espíritos com os médiuns imperfeitos. 

Por outro lado, os bons espíritos, querendo dar um ensinamento útil a todas as 
pessoas, servem-se do instrumento que tiverem mais à mão, mas o deixam quando 
encontram um que lhes é mais simpático e que aproveite as suas lições. Os bons 



Capítulo II98

espíritos se retirando, os espíritos inferiores, pouco se importando com as qualida-
des morais que faltam àqueles médiuns, têm, então, o campo livre. 

Daí resulta que os médiuns moralmente imperfeitos, e que não se emendam, 
cedo ou tarde tornam-se vítimas dos maus espíritos que, freqüentemente, os con-
duzem à ruína e aos maiores infortúnios mesmo nessa vida. Quanto à sua faculda-
de, de bela que era, e que assim deveria permanecer, corrompe-se pelo abandono 
dos bons espíritos e acaba desaparecendo. 

82. Os médiuns mais dignos não estão livres das mistifi cações dos espíritos 
embusteiros; inicialmente porque não existe uma pessoa bastante perfeita a pon-
to de não possuir um lado fraco pelo qual os maus espíritos possam ter acesso; 
em segundo lugar, porque os bons espíritos, algumas vezes, permitem que isso 
aconteça para que possamos fazer a nossa análise crítica, aprender a discernir a 
verdade do erro e fi car alerta, a fi m de não acei tar nada cegamente e sem controle. 
Observemos, também, que o embuste jamais vem de um bom espírito e todo nome 
respeitável que aparece assinando um erro é, nece ssa riamente, apócrifo. 

Esse fato ainda pode ser uma prova para a paciência e a perseverança de todo 
espírita, médium ou não; aquele que se desencorajasse por algumas decepções 
provaria que os bons espíritos não podem contar com ele. 

83. Não é de espantar que se vejam maus espíritos obsidiarem pessoas dignas, 
quando, na Terra, não nos surpreende ver indivíduos maus se enraivecerem contra 
homens de bem. 

É importante observar que, desde a publicação de O Livro dos Médiuns, é mui-
to menor o número de médiuns obsidiados, porque, estando prevenidos, eles fi cam 
vigilantes e consideram com atenção os menores sinais que possam indicar a pre-
sença de um espírito embusteiro. A maioria daqueles que são obsidiados não estu-
daram previamente o assunto ou não aproveitaram os conselhos que foram dados. 

84. O que constitui o médium, propriamente dito, é a faculdade; sob esse as-
pecto ele pode ser mais ou menos formado, mais ou menos desenvolvido. O que 
constitui o médium seguro, aquele que se pode verdadeiramente qualifi car de bom 
médium, é a aplicação da faculdade, a capacidade de servir de intérprete aos bons 
espíritos. Toda faculdade à parte, o poder do médium para atrair os bons espíritos 
e repelir os maus está relacionado à sua superioridade moral, e esta superioridade 
é proporcional à soma das qualidades que formam o homem de bem, é daí que ele 
obtém a simpatia dos bons e exerce ascendência sobre os maus. 

85. Pela mesma razão, a soma das imperfeições morais do médium o aproxima 
da natureza dos maus espíritos e tira-lhe a ascendência necessária para afastá-
los; em vez de o médium se impor aos maus espíritos, são eles que se impõem ao 
médium. O que acabamos de dizer não se aplica somente aos médiuns, mas a todas 
as pessoas, já que não exis te ninguém que não receba a infl uência dos espíritos. (Ver 
os itens 74 e 75.) 

86. Para se imporem ao médium, os maus espíritos sabem explorar habilmente 
todos os defeitos morais, e aquele que lhes dá maior ensejo para esse procedimen-



Noções Elementares de Espiritismo 99

to é o orgulho, é ele também o sentimento que domina o maior número de médiuns 
obsidiados principalmente os fascinados. É o orgulho que os leva a crer na sua 
infalibilidade, e a repelir todos os conselhos. Esse sentimento é, infelizmente, esti-
mulado pelos elogios que lhe são dirigidos, porquanto, quando têm uma faculdade 
um pouco transcendente, são muito procurados, adulados e acabam acreditando na 
sua importância; eles se consideram indispensáveis, e é isso que os perde. 

87. Enquanto o médium imperfeito se orgulha de nomes ilustres, ordinariamente 
apócrifos, que assinam as comunicações que recebe, e se considera como intér-
prete privilegiado das potências celestes, o bom médium não se acha jamais digno 
o bastante de um tal favor, tem sempre uma salutar desconfi ança do que obtém no 
que se refere à qualidade, e não confi a em seu próprio julgamento. Não sendo mais 
que um instrumento passivo, ele compreende que se é bom não pode fazer disso 
um mérito pes soal, como também não pode ser responsável se for mau, e que seria 
ridículo defender a identidade absoluta dos espíritos que se manifestam por ele; 
assim sendo, deixa a questão ser julgada por terceiros, desinteressados, sem que 
seu amor-próprio venha a sofrer por um julgamento desfavorável, da mesma forma 
que um ator não é passível de censura imposta à peça que ele interpreta. 

Sua característica principal é a simplicidade e a modéstia; sente-se feliz com a 
faculdade que possui, não por vaidade, mas porque ela lhe oferece um meio de ser 
útil, o que faz de boa vontade quando a ocasião lhe aparece; porém, sem nunca se 
ofender se não o colocarem em primeiro lugar.

Os médiuns são os intermediários e os intérpretes dos espíritos, é conve-
niente, pois, ao evocador, e mesmo ao simples observador, apreciar o mérito 
do instrumento. 

88. A faculdade mediúnica é um dom de Deus, como todas as outras faculda-
des, que se pode empregar para o bem como para o mal e da qual se pode abu-
sar. Ela tem por objetivo nos colocar em relação direta com as almas daqueles que 
viveram, a fi m de receber seus ensinamentos e nos instruir quanto à vida futura. 

Assim como a visão nos põe em relação com o mun do visível, a mediunidade 
nos põe em relação com o mundo invisível. Aquele que se serve dela com um fi m 
útil, para o seu próprio adiantamento e o dos seus semelhantes, realiza uma ver-
dadeira missão da qual terá a recompensa. Aquele que, ao contrário, dela abusa e 
a emprega com coisas fúteis ou tendo em vista interesses materiais, a está des-
viando de seu objetivo providencial e, cedo ou tarde, passará por desgostos como 
aquele que faz um mau uso de uma faculdade qualquer. 

Charlatanismo
89. Certas manifestações espíritas se prestam muito facilmente à imitação, 

porém, pelo fato de terem sido exploradas, como tantos outros fenômenos, pelo 
malabarismo e pela prestidigitação, seria absurdo daí concluir-se que elas não 
existem. Para aquele que estudou e que conhece as condições normais nas quais 
elas podem se produzir, é fácil distinguir a imitação da realidade. A imitação, não 



Capítulo II100

obstante, não poderia jamais ser completa e só pode enganar o ignorante incapaz 
de perceber as nuances características do verdadeiro fenômeno. 

90. As manifestações mais fáceis de imitar são certos efeitos físicos e os efei-
tos inteligentes comuns, como os movimentos, as batidas, os transportes, a escrita 
direta, as respostas banais, etc. O mesmo não acontece com as comunicações 
inteligentes de um alto valor; para imitar as primeiras só é preciso habilidade, para 
simular as outras, quase sempre é necessário uma instrução pouco comum, uma 
superioridade intelectual fora do normal e uma faculdade de improvisação, por as-
sim dizer, universal. 

91. Aqueles que não conhecem o Espiritismo geralmente são levados a des-
confi ar da boa-fé dos médiuns; o estudo e a experiência lhes dão os meios de se 
assegurarem da realidade dos fatos; porém, além disso, a melhor garantia que 
eles podem encontrar está no desinteresse absoluto e na honestidade do médium. 
Há pessoas que, por sua posição e seu caráter, estão livres de qualquer suspeita. 
Se a atração pelo ganho pode levar à fraude, o bom senso mostra que onde não há 
nada para ganhar o charlatanismo não tem nada para fazer. (O Livro dos Médiuns, 
capítulo XXVIII, “Char latanismo e malabarismo, médiuns interesseiros, fraudes es-
píritas”, item no 300. Revista Espírita, 1862, p. 52.) 

92. Entre os adeptos do Espiritismo, encontram-se entusiastas e exaltados, 
como em todas as coisas. Geralmente, essas pessoas são os seus piores propaga-
dores, porque a facilidade com que aceitam tudo, sem fazerem um exame aprofun-
dado, desperta desconfi anças. O espírita esclarecido se afasta do entusiasmo que 
impede que se veja claramente os fatos; ele observa tudo calma e friamente, pois 
este é o meio de não ser vítima de ilusões nem de mistifi cadores. Colocando-se de 
parte a questão da boa-fé, o observador principiante deve, antes de tudo, levar em 
consideração a seriedade do caráter daqueles a quem se dirige.

Identidade dos Espíritos
93. Já que se encontram todos os defeitos da humanidade entre os espíritos, a 

astúcia e a falsidade também se fazem presentes no meio deles. Existem espíritos 
que não têm nenhum escrúpulo em se denominarem com os nomes mais respei-
táveis para inspirarem confi ança; é preciso, pois, não acreditar, de uma maneira 
absoluta, na autenticidade de todas as assinaturas apostas nas comunicações. 

94. A identidade é uma das grandes difi culdades do Espiritismo prático; ela, 
freqüentemente, é impossível de se constatar, principalmente quando se trata de 
espíritos superiores, antigos em relação a nós. Entre aqueles que se manifestam, 
muitos não têm nomes para nós, então, para fi xar as nossas idéias, eles podem 
usar o nome de um es pírito conhe cido, que pertence à mesma categoria que a 
deles, de tal forma que, se um espírito se comunica sob o nome de São Pedro, por 
exemplo, nada prova que seja exatamente o apóstolo desse nome, pode ser ele, 
como pode ser um espírito da mes ma ordem ou, ainda, um enviado por ele. 



Noções Elementares de Espiritismo 101

A questão da identidade é, neste caso, totalmente secundária e seria pueril 
dar-lhe importância. A natureza do ensinamento é o que importa, se é bom ou mau, 
digno ou in dig no do personagem que o assina. Ele o aceitaria ou desaprovaria? Eis 
aí toda a questão. 

95. A identidade é mais fácil de constatar quando se trata de espíritos con-
temporâneos dos quais se conhece o caráter e os hábitos, visto que é por esses 
mesmos hábitos e particularidades da vida privada que a identidade se revela mais 
seguramente e, freqüentemente, de uma maneira incontestável. 

Quando se evoca um parente ou um amigo, é a personalidade que interessa, e 
é lógico que se busque constatar a identidade, entretanto, os meios que geralmente 
em pregam para esse fi m, aqueles que só conhecem o Espiritismo imperfeitamente, 
são insufi cientes e podem induzir ao erro. 

96. O espírito revela a sua identidade por uma infi nidade de circunstâncias que 
ressaltam das comunicações onde se refl etem seus hábitos, seu caráter, sua lin-
guagem e até as suas locuções familiares. Ela ainda se revela pelos detalhes ín-
timos de que ele fala espontaneamente com as pessoas pelas quais tem afeição, 
essas são as melhores provas; entretanto, é muito raro que o espírito satisfaça às 
questões diretas que lhe são endereçadas a esse respeito, principalmente por pes-
soas que lhe são indiferentes e que o fazem por curiosidade ou como prova. 

A identidade do espírito é comprovada da forma que ele quer, ou que pode, 
segundo o gênero de faculdade do seu intérprete, e, muitas vezes, essas provas 
existem em grande quantidade; o erro está em querer que o espírito dê essas pro-
vas da maneira que o evocador deseja; é então que ele se recusa a se submeter às 
suas exigências. (O Livro dos Médiuns, capítulo XXIV, “Identidade dos espíritos”; 
Revista Espírita, 1862, p. 82, “Prova de identidade”.)

Contradições
97. As contradições que muito freqüentemente se observam na linguagem dos 

espíritos podem ser motivo de admiração somente para aqueles que têm uma noção 
incompleta da ciência espírita. Essas contradições são a conseqüência da própria 
natureza dos espíritos que, como já foi dito, só sabem dos assuntos de acordo com 
o seu adiantamento e dos quais alguns podem saber menos que certos homens. 

Sobre um grande número de questões, eles só podem emitir a sua opinião 
pessoal, que pode ser mais ou menos justa, e conservar o refl exo dos preconceitos 
terrestres de que ainda não se libertaram. Outros criam teorias sobre o que eles 
ainda não sabem, particularmente no que se refere às questões científi cas e à ori-
gem das coisas. Não há, pois, nada de surpreendente no fato de eles não estarem 
sempre de acordo. 

98. Não é de espantar que se encontrem comunicações contraditórias assina-
das pelo mesmo nome. Somente os espíritos inferiores podem ter uma linguagem 
diferente, segundo as circunstâncias, os espíritos superiores jamais se contradizem. 
Todo aquele iniciado nos mistérios do mun do espiritual, por menos que o seja, sabe 



Capítulo II102

com que facilidade certos espíritos se utilizam de nomes emprestados para dar 
maior crédito às suas palavras. Daí pode-se concluir, com certeza, que, se duas 
comunicações, radicalmente contraditórias pela essência do pensamento, trazem 
o mesmo nome respeitável, uma das duas é necessariamente apócrifa. 

99. Para fi xar as idéias sobre as questões duvidosas, dois meios podem servir. 
O primeiro é submeter-se todas as comunicações ao controle severo da razão, do 
bom senso e da lógica; é uma recomendação que todos os bons espíritos fazem, 
mas que os embusteiros evitam fazer pois sabem muito bem que só têm a perder 
com um exame sério. Eis por que evitam a discussão e querem que se acre dite 
neles sob palavra. 

O segundo critério da verdade está na concordância do ensinamento. Quando 
o mesmo princípio é ensina do em muitos lugares por espíritos diferentes e médiuns 
estranhos uns aos outros, que não estão sob as mesmas infl uências, pode-se con-
cluir que ele está mais certo que aquele que emana de uma única fonte e é contes-
tado pela maioria. (O Livro dos Médiuns, cap. XXVII, “Contradições e mistifi cações”; 
Revista Espírita, abril 1864, p. 99, “Autoridade da Doutrina Espírita”; O Evangelho Se-
gundo o Espiritismo, “Introdução”.) 

Conseqüências do Espiritismo
100. Diante da incerteza das revelações feitas pelos espíritos, pergunta-se: 

para que pode servir o estudo do Espiritismo? 
Ele serve para provar materialmente a existência do mundo espiritual, e, com 

o mundo espiritual sendo formado pelas almas daqueles que viveram, daí resulta a 
prova da existência da alma e da sua sobrevivência ao corpo. 

As almas que se manifestam revelam suas alegrias ou seus sofrimentos segun-
do a maneira pela qual empregaram a sua vida terrestre, comprovando, assim, as 
penas e as recompensas futuras. 

Ao descreverem seu estado e sua situação, os espíritos, ou almas, corrigem as 
falsas idéias que eram feitas sobre a vida futura e principalmente sobre a natureza 
e a duração das penas. 

A vida futura, ao passar do estado de teoria vaga e incerta para o de fato 
incontestável e positivo, vem demonstrar a necessidade de se trabalhar, o mais 
possível, durante a vida presente, que é de curta duração, em proveito da vida 
futura que é indeterminada. 

Vamos supor que um homem de vinte anos tenha a certeza de que vai morrer 
aos vinte e cinco, o que ele fará durante esses cinco anos? Trabalhará pelo futuro? 
Seguramente não; ele tratará de desfrutar a vida o mais possível, considerando 
como um engano obrigar-se a fadigas e privações sem objetivo. Mas se ele tiver 
a certeza de viver até os oitenta anos, agirá de forma totalmente diferente, porque 
compreenderá a necessidade de sacrifi car alguns instantes do repouso atual para 
assegurar o repouso no futuro durante longos anos. O mesmo ocorre com aquele 
para quem a vida futura é uma certeza. 



Noções Elementares de Espiritismo 103

Quando existe dúvida quanto à existência da vida futura o indivíduo é conduzi-
do, naturalmente, a tudo sacrifi car aos prazeres do presente, daí advindo a impor-
tância excessiva dada aos bens materiais. 

A cobiça, a inveja e o ciúme daquele que tem pouco contra o que tem muito, são 
estimulados pela importância atribuída aos bens materiais. Da cobiça ao desejo de 
se conseguir, a qualquer preço, o que o vizinho possui não há mais que um passo, 
surgindo, então, os ódios, as discussões, os processos, as guerras e todos os ma-
les engendrados pelo egoísmo.

Com a dúvida sobre o futuro, o homem, abatido nesta vida pelo desgosto e pelo 
infortúnio, só vê o fi m dos seus sofrimentos na morte, e, não esperando mais nada, 
acha racional abreviá-los pelo suicídio. 

Sem esperança de futuro, é muito natural que o homem se entristeça, se deses-
pere com as decepções que sofre. Os reveses violentos por que passa produzem em 
seu cérebro uma perturbação que é a causa da maior parte dos casos de loucura. 

Sem a vida futura, a vida presente é a coisa capital para o homem, o único 
objeto de suas preocupações, tudo diz respeito a ela; eis por que deseja, a qual-
quer preço, não somente bens materiais como honrarias; ele aspira a brilhar, a se 
elevar acima dos outros, a eclipsar seus vizinhos com o seu luxo e a sua posição; 
daí, a ambição desordenada e a importância que dá aos títulos e a todas as futi-
lidades da vai dade, pelas quais sacrifi caria até sua própria honra, porque ele não 
vê nada além. 

A certeza da vida futura e de suas conseqüências muda totalmente a ordem 
das idéias e faz ver as coisas sob um outro aspecto; é um véu levantado que deixa 
ver um horizonte imenso e esplêndido. Diante do infi nito e da grandiosidade da vida 
de além-túmulo, a vida terrestre desaparece, como o segundo diante dos séculos, 
como o grão de areia diante da montanha. Aí tudo se torna pequeno, mesquinho 
e nos admiramos da importância que demos a coisas tão efêmeras e tão pueris. 
Daí, nos acontecimentos da vida, uma calma, uma tran qüilidade que já é felicidade 
em comparação às balbúrdias, aos tormentos por que passamos, à má vida que 
tivemos para nos elevar acima dos outros; daí também, para as vicissitudes e as 
decepções, uma indiferença que, tirando toda dose de deses pero, afasta os casos 
mais numerosos de lou cura, e desvia o pensamento do suicídio. Com a certeza do 
futuro, o homem espera e se resigna; com a dúvida, ele perde a paciência porque 
nada espera do presente. 

O exemplo daqueles que viveram provando que a soma da felicidade futura 
está na razão do progresso moral obtido e do bem que se fez sobre a Terra; que a 
soma do sofrimento está na razão da soma dos vícios e das más ações, traz como 
conseqüência, àqueles que estão convencidos dessa verdade, uma tendência intei-
ramente natural para fazer o bem e evitar o mal. 

Quando a maioria dos homens estiver imbuída dessa idéia, quando ela pro-
fessar esses princípios e praticar o bem; daí resultará que o bem levará vantagem 



Capítulo II104

sobre o mal aqui na Terra; que os homens não procurarão mais se prejudicar mu-
tuamente; que eles regularão suas instituições sociais com vis tas ao bem de todos 
e não em proveito de alguns; em uma palavra, eles compreenderão que a lei de 
caridade ensinada pelo Cristo é a fonte da felicidade, mesmo neste mundo, e irão 
basear as leis civis sobre as leis da caridade. 

A constatação do mundo espiritual que nos cerca, e da sua ação sobre o mun-
do corporal, é a revelação de uma das forças da Natureza e, por conseqüência, a 
solução de numerosos fenômenos incompreendidos, tanto na ordem física quanto 
na ordem moral. 

Quando a Ciência levar em conta essa nova força, que lhe é desconhecida 
até o dia de hoje, retifi cará uma série de erros que decorrem do fato de tudo ser 
atribuído a uma única causa: a matéria. O reconhecimento dessa nova causa, nos 
fenômenos da Natureza, será uma alavanca para o progresso e produzirá o efeito 
da descoberta de um agente inteiramente novo. 

Com a ajuda da lei espírita, o horizonte da Ciência se alargará, como se alargou 
com a ajuda da lei de gra vitação. 

Quando os sábios, do alto de suas cátedras, proclamarem a existência do mun-
do espiritual e sua ação nos fenômenos da vida, eles infi ltrarão na juventude o antí-
doto contra as idéias materialistas, ao invés de predispô-la à negação do futuro. 

Nas lições de fi losofi a clássica, e segundo as diferentes escolas, os professores 
ensinavam a existência da alma e seus atributos, porém sem provas materiais. Não 
é estranho que agora que essas provas chegaram, elas sejam repelidas e classi-
fi cadas como superstições por esses mesmos professores? Isso não é dizer aos 
seus alunos: nós vos ensinamos a existência da alma, mas nada a prova? 

Quando um sábio emite uma hipótese sobre uma questão da Ciência, ele pro-
cura com desvelo, acolhe com satisfação, os fatos que podem fazer dessa hipótese 
uma realidade. Como um professor de Filosofi a, cujo dever é pro var a seus alunos 
que eles têm uma alma, trata com desdém os meios que podem lhes dar uma de-
monstração evidente? 

101. Vamos supor que os espíritos sejam incapazes de nos dar algum ensina-
mento que nós já não tenhamos conhecimento dele, ou que não possamos saber 
por nós mesmos, vê-se que a simples constatação da existência do mundo espiritu-
al conduz, forçosamente, a uma revolução nas idéias; ora, uma revolução nas idéias 
produz, forçosamente, uma revolução na ordem das coisas. É essa revolução que o 
Espiritismo prepara. 

102. Entretanto, os espíritos fazem mais que isso. Se as suas revelações são 
cercadas de certas difi culdades; se elas exigem minuciosas precauções para se 
constatar a sua exatidão, não é menos verdade que os espíritos esclarecidos, quan-
do se sabe interrogá-los, e quando isso lhes é permitido, podem nos revelar fatos 
ignorados, dar-nos a explicação de coisas que não compreendemos e nos colocar 
no caminho de um progresso mais rápido. É principalmente nisso que o estudo 
completo e atento da ciência espírita é indispensável, a fi m de só lhe pedir o que ela 



Noções Elementares de Espiritismo 105

pode dar, e da maneira pela qual ela pode fazê-lo. Ultrapassando os limites é que 
nos expomos a ser enganados. 

103. As menores causas podem produzir os maiores efeitos, é assim que, de 
uma pequena semente, pode surgir uma imensa árvore; que a queda de uma maçã 
fez descobrir a lei que rege os mundos; que as rãs, saltando em um prato, revela-
ram a potência galvânica; é assim também que, do simples fenômeno das mesas 
girantes, saiu a constatação do mundo invisível, e dessa constatação uma doutrina 
que, em alguns anos, percorreu o mundo e pode regenerá-lo somente pela compro-
vação da realidade da vida futura. 

104. O Espiritismo ensina pouco, sob o ponto de vista de verdades absoluta-
mente novas, em virtude do axioma de que não há nada de novo sob o Sol. Não 
existem verdades absolutas a não ser as que são eternas; as que o Espiritismo 
ensina, estão fundamentadas sobre leis da Natureza e, assim sendo, existiram em 
todos os tempos; eis por que em todas as épocas se encontraram os seus germes 
que um estudo mais completo e observações mais atentas têm desenvolvido. 
As verdades ensinadas pelo Espiritismo são, portanto, antes conseqüências 
que des cobertas. 

O Espiritismo não descobriu nem inventou os espíritos, tampouco descobriu 
o mundo espiritual no qual, em todas as épocas da humanidade, se acreditou, 
mas somente ele o prova por fatos materiais e o mostra sob sua verdadeira luz, 
livrando-o dos preconceitos e das idéias supersticiosas que dão origem à dúvida 
e à incredulidade. 

Observação. Essas explicações, ainda que incompletas como se apresentam, são sufi -
cientes para mostrar a base sobre a qual está estabelecido o Espiritismo, o caráter das manifes-
tações e o grau de confi ança que elas podem infundir, segundo as circunstâncias. 



Capítulo III

SOLUÇÃO DE ALGUNS PROBLEMAS
PELA DOUTRINA ESPÍRITA

Pluralidade dos Mundos
105. Os diversos mundos que circulam no espaço estão povoados de habitan-

tes como a Terra? 
— Todos os espíritos o afi rmam, e a razão diz que deve ser assim. Nada po-

deria justifi car o privilégio exclusivo de a Terra ser habitada, já que ela não ocupa 
no universo nenhum lugar especial, nem por sua posição nem por seu volume. Por 
outro lado, Deus não pode haver cria do esses bilhões de globos unicamente para o 
prazer dos nossos olhos, ainda menos quando a maior parte deles escapa à nossa 
visão. (O Livro dos Espíritos, pergunta 55; Revista Espírita, 1858, p. 65: “Pluralidade 
dos Mundos”, por Flamma rion.) 

106. Se os mundos são povoados, os seus habitantes podem ser em tudo 
semelhantes aos da Terra? Isto é, esses habitantes poderiam viver entre nós 
e nós entre eles? 

— A forma geral poderia ser mais ou menos a mesma, mas o organismo deve 
ser adaptado ao meio no qual eles devem viver, assim como os peixes são feitos 
para viver na água e os pássaros no ar. Se o meio é diferente, como tudo leva a crer, 
e como as observações astronômicas parecem de mons trar, a organização deve ser 
diferente, não sendo provável que, no seu estado normal, eles pudessem viver uns 
entre os outros com os mesmos corpos. É o que confi rmam todos os espíritos. 

107. Admitindo-se que esses mundos sejam povoados, estarão eles, sob o as-
pecto intelectual e moral, na mesma posição da Terra? 

— Segundo o ensino dos espíritos, os mundos se encontram em graus de 
adiantamento muito diferentes; alguns estão no mesmo ponto que a Terra, outros 
estão mais atrasados e nestes os homens são ainda mais brutos, mais materiais 
e mais inclinados ao mal. Ao contrário, existem os mundos mais avançados moral, 
intelectual e fi sicamente onde o mal moral é desconhecido, onde as artes e as ciên-
cias são levadas a um grau de perfeição que nós não podemos compreender, onde 
a organização física, menos material, não está sujeita nem aos sofrimentos, nem às 
moléstias, nem às enfermidades. Os homens ali vivem em paz, sem procurarem se 
prejudicar, isentos dos desgostos, dos cuidados, das afl ições e das necessidades 
que os importunam sobre a Terra. Finalmente, há os mais avançados ainda, onde 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 107

o invólucro corporal, quase fluídico, se aproxima cada vez mais da natureza 
dos anjos. 

Na série progressiva dos mundos, a Terra não está nem no primeiro nem no 
último lugar, ela, porém, é um dos mais materiais e dos mais atrasados. (Revista 
Espírita, 1858, pp. 67, 108 e 233; idem, 1860, pp. 318 e 320; O Evangelho Segundo 
o Espiritismo, capítulo III.)

Da Alma
108. Onde é a sede da alma? 
— A alma não está localizada em uma parte do corpo, como geralmente se 

acredita. Ela forma com o perispírito um todo fl uídico, penetrável, assimilando-se 
ao corpo inteiro, com o qual constitui um ser complexo, do qual a morte, de algum 
modo, é o desdobramento. Podemos fi gurar dois corpos semelhantes, penetrados 
um pelo outro, confundidos durante a vida e separados após a morte, quando um é 
destruído e o outro permanece. 

Durante a vida, a alma atua mais especialmente sobre os órgãos do pensamen-
to e do sentimento. Ela é, ao mesmo tempo, interna e externa, isto é, irradia externa-
mente; ela pode até isolar-se do corpo, transportar-se para longe e ali manifestar a 
sua presença, como assim o provam a observação e os fenômenos sonambúlicos. 

109. A alma é criada ao mesmo tempo que o corpo ou antes dele? 
— Após a questão da existência da alma, a que trata da sua criação é uma das 

mais essenciais, porquanto da sua solução advêm as conseqüências mais impor-
tantes, ela é a única saída possível para numerosos problemas, insolúveis até hoje 
por não a terem considerado. 

Das duas uma, ou a alma existia ou não existia antes da formação do corpo, 
nessa questão não pode haver um meio-termo. Com a preexistência da alma, tudo 
se explica lógi ca e naturalmente; sem a preexistência é mesmo impossível justifi car 
certos dogmas da Igreja, e é a impossibilidade dessa justifi cativa que conduz à in-
credulidade tantas pessoas que fazem uso da razão em seus raciocínios. 

Os espíritos resolveram a questão afi rmativamente, e os fatos, da mesma forma 
que a lógica, não podem deixar dúvidas sob esse aspecto. Entretanto, admitindo-
se, a título de simples hipótese, a preexistência da alma, veremos a maior parte das 
difi culdades desaparecerem. 

110. Se a alma é anterior, antes da sua união com o corpo ela possuía a sua 
individualidade e a consciência de si mesma? 

— Sem individualidade e sem consciência de si mesma, os resultados seriam 
como se ela não existisse. 

111. Antes da sua união com o corpo, a alma realizou algum progresso ou seu 
estado fi cou estacionário? 

— O progresso anterior da alma é, ao mesmo tempo, a conseqüência da observa-
ção dos fatos e do ensino dos espíritos. 



Capítulo III108

112. Deus criou as almas moral e intelectualmente iguais, ou fez umas mais 
perfeitas e mais inteligentes que outras? 

— Se Deus houvesse feito umas almas mais perfeitas que outras, essa prefe-
rência não seria compatível com a sua justiça. Sendo todas sua criação, por que 
libertaria umas do trabalho que impõe a outras para alcançarem a felicidade eterna? 
A desigualdade das almas, na sua origem, seria a negação da justiça de Deus. 

113. Se as almas são criadas iguais, como se explica a diversidade de aptidões 
e de predisposições naturais que existe entre os homens da Terra? 

— Essa diversidade é a conseqüência do progresso que a alma alcançou 
antes da sua união com o corpo. As almas mais avançadas, em inteligência 
e em moralidade, são aquelas que viveram mais e progrediram mais antes 
da sua en carnação. 

114. Qual é o estado da alma em sua origem? 
— As almas são criadas simples e ignorantes, isto é, sem instrução e sem co-

nhecimento do bem e do mal, porém, com uma aptidão igual para tudo. No início, 
elas estão em uma espécie de infância, sem vontade própria e sem consciência 
perfeita da sua existência. Pouco a pouco, o livre-arbítrio se desenvolve ao mes-
mo tempo que as idéias. (O Livro dos Espíritos, pergunta 114 e seguintes.) 

115. A alma obteve o seu progresso anterior no estado de alma propriamente 
dito, ou em uma existência corporal precedente? 

— Além do ensinamento dos espíritos sobre esse ponto, o estudo dos diferentes 
graus de adiantamento do homem sobre a Terra prova que o progresso anterior da 
alma deve ter se realizado em uma série de existências corporais, mais ou menos 
numerosas, segundo o grau a que ela chegou; a prova resulta da observação dos 
fatos que temos diariamente sob nossos olhos. (O Livro dos Espíritos, perguntas 
166 a 222; Revista Espírita, abril de 1862, pp. 97 - 106.)

O Homem durante a Vida Terrestre
116. Como e em que momento ocorre a união da alma com o corpo? 
— Desde a concepção, o espírito, ainda que errante, está preso por um laço 

fl uídico ao corpo a que deve se unir. À medida que o corpo se desenvolve, esse 
laço vai se apertando. Desse momento em diante, o espírito é tomado por uma per-
turbação que vai aumentando até que, ao aproximar-se o nascimento, ela se torna 
completa, o espírito, então, perde a consciência de si mesmo e só recobra suas 
idéias, gradualmente, a partir do instante em que a criança respira; é aí que a união 
se torna completa e defi nitiva. 

117. Qual é o estado intelectual da alma da criança no momento do 
seu nascimento? 

— Seu estado intelectual e moral é o que tinha antes da sua união com o corpo, 
isto é, a alma possui todas as idéias adquiridas anteriormente, mas, por causa da 
perturbação que acompanha sua transformação, suas idéias estão momentanea-



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 109

mente em estado latente. Elas se esclarecem pouco a pouco, mas só podem ser 
manifestadas proporcionalmente ao desenvolvimento dos órgãos. 

118. Qual é a origem das idéias inatas, das disposições precoces, das aptidões 
instintivas para uma arte ou uma ciência, não se considerando a instrução? 

— As idéias inatas só podem vir de duas fontes: a criação de almas umas mais 
perfeitas que outras, e, neste caso, seriam criadas ao mesmo tempo que o corpo, 
ou um progresso anterior adquirido antes da união da alma com o corpo. Sendo a 
primeira hipótese incompatível com a justiça de Deus, só resta a segunda. As idéias 
inatas são o resultado dos conhecimentos adquiridos nas existências anteriores 
e que permanecem em estado de intuição, para servirem de base à aquisição de 
novas idéias. 

119. Como se revelam gênios em classes sociais privadas de qualquer 
cultura intelectual?

— Esse fato prova que as idéias inatas são independentes do meio onde o 
homem é educado. O meio e a educação desenvolvem as idéias inatas, mas não 
podem dá-las a ninguém. O homem sábio é a encarnação de um espírito já adian-
tado e que progrediu muito; eis por que a educação pode dar a instrução que falta, 
mas não pode dar o talento quando ele não existe. 

120. Por que há crianças instintivamente boas em um meio perverso, apesar 
dos maus exemplos, enquanto que outras são instintivamente cheias de vícios em 
um meio bom, e apesar dos bons conselhos? 

— É o resultado do progresso moral obtido, da mesma forma que as idéias 
inatas são o resultado do progresso intelectual. 

121. Por que de dois fi lhos do mesmo pai, educados nas mesmas condições, 
um é inteligente e o outro ignorante, um é bom e o outro é mau? Por que o fi lho de 
um homem sábio é, algumas vezes, um tolo, e o fi lho de um tolo é um sábio? 

— Esse fato serve para apoiar a origem das idéias inatas e prova, além disso, 
que a alma da criança não procede, de forma alguma, da alma dos pais; do contrá-
rio, em virtude do axioma de que a parte é da mesma natureza que o todo, os pais 
transmitiriam aos fi lhos os seus defeitos e as suas qualidades, como lhes transmi-
tem o princípio das qualidades corporais. Na geração, só o corpo procede do corpo, 
as almas são independentes umas das outras. 

122. Se as almas são independentes umas das outras, de onde vem o amor dos 
pais por seus fi lhos e dos fi lhos pelos pais?

— Os espíritos se unem por simpatia, o nascimento nesta ou naquela família 
não é efeito do acaso, mas depende, a maior parte das vezes, da escolha do espí-
rito que se reúne àqueles que ele amou no mundo dos espíritos ou em existências 
anteriores. Por outro lado, os pais têm por missão ajudar o progresso dos espíritos 
que encarnam nos seus fi lhos, e, para incentivá-los a isso, Deus lhes inspira uma 
afeição mútua, porém muitos falham nessa missão e, por esse motivo, são punidos. 
(O Livro dos Espíritos, pergunta 379, “Da Infância”.) 



Capítulo III110

123. Por que há maus pais e maus fi lhos? 
— São espíritos que se ligaram a uma família não por simpatia, mas para se 

servirem mutuamente de prova e, muitas vezes, por punição do que foram em uma 
existência anterior. A um é dado um mau fi lho, porque ele mesmo talvez tenha sido 
um mau fi lho; a outro, um mau pai, porque ele teria sido um mau pai, a fi m de que 
sofram a pena de talião.69 (Revista Espírita, 1861, p. 270, “A pena de talião”.) 

124. Por que se encontram certas pessoas, nascidas em condições servis, com 
instintos de dignidade e de grandeza, enquanto que outras, nascidas em classes 
superiores, têm instintos de inferioridade?

— É uma lembrança intuitiva da posição social que elas ocuparam e do caráter 
que tinham na existência an terior. 

125. Qual é a causa das simpatias e das antipatias entre pessoas que se vêem 
pela primeira vez? 

— Freqüentemente são pessoas que se conheceram e, em alguns casos, 
se amaram em uma existência anterior e que, ao se encontrarem, são atraídas 
uma para a outra. As antipatias instintivas também provêm, muitas vezes, de 
relações anteriores. 

Esses dois sentimentos ainda podem ter uma outra causa. O perispírito irradia 
em torno do corpo uma espécie de atmosfera impregnada das qualidades boas ou 
más do espírito encarnado. Duas pessoas que se encontram experimentam, pelo 
contato dos fl uidos, a impressão sensitiva, que pode ser agradável ou desagradá-
vel. Os fl uidos tendem a se misturar ou a se repelir, segundo sua natureza seme-
lhante ou diferente. 

É assim que se pode explicar o fenômeno da transmissão do pensamento. Pelo 
contato dos fl uidos, duas almas lêem, de alguma forma, uma na outra; elas se advi-
nham e se compreendem sem se falarem. 

126. Por que o homem não tem a lembrança de suas existências anteriores? 
Essa lembrança não seria necessária para o seu progresso futuro? 

(Ver o item “Esquecimento do Passado”.)  
127. Qual é a origem do sentimento chamado consciência? 
— É uma lembrança intuitiva do progresso obtido nas existências anteriores, e 

das resoluções tomadas pelo espírito antes da encarnação, resoluções que ele nem 
sempre, como homem, tem a capacidade de manter. 

128. O homem tem seu livre-arbítrio ou está submetido à fatalidade? 
— Se a conduta do homem estivesse submissa à fatalidade ele não teria res-

ponsabilidade pelo mal, nem mérito pelo bem, por conseqüência toda a punição 
que sofresse seria injusta e toda recompensa um contra-senso. O livre-arbítiro do 
homem é uma conseqüência da justiça de Deus, é o atributo que a sua dignidade 
lhe dá e o eleva acima de todas as outras criaturas. Isso é de tal forma verdadeiro 

69  Pena de talião: uma antiga pena, que remonta à legislação mosaica, pela qual a punição do delito era fazer 
o delinqüente passar pela mesma falta que havia praticado. (N.T.) 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 111

que a estima dos homens, uns pelos outros, existe em razão do livre-arbítrio; aquele 
que o perde acidentalmente, por doença, loucura, embriaguez ou idiotismo é lamen-
tado ou desprezado. 

O materialismo, que faz todas as faculdades morais e intelectuais procede-
rem do organismo, reduz o homem ao estado de máquina, sem livre-arbítrio, 
conseqüentemente sem responsabilidade pelo mal e sem mérito pelo bem que 
faz. (Revista Espírita, 1861, p. 76, “A cabeça de Gari baldi”; idem 1862, p. 97, 
“Frenologia espiritualista” 

129. Deus criou o mal? 
— Deus não criou o mal; ele estabeleceu leis e essas leis são sempre boas 

porque ele é soberanamente bom. Aquele que as obedecesse fi elmente seria per-
feitamente feliz, mas os espíritos, tendo o seu livre-arbítiro, não as têm obedecido 
sempre; e o mal resultou para eles em razão da sua infração à essas leis. 

130. O homem nasce bom ou mal? 
— É preciso estabelecer diferença entre alma e homem. A alma é criada sim-

ples e ignorante, isto é, nem boa nem má, mas suscetível, em virtude do seu livre-
arbítrio, de tomar a rota do bem ou a do mal, ou melhor, de obedecer ou transgredir 
as leis de Deus. O homem nasce bom ou mau conforme o espírito, adiantado ou 
atrasado, do qual ele é a encarnação. 

131. Qual é a origem do bem e do mal sobre a Terra e por que nela existe mais 
mal do que bem? 

— A origem do mal sobre a Terra vem da imperfeição dos espíritos que ali estão 
encarnados, e a predominância do mal se deve ao fato de que, sendo a Terra um 
mundo inferior, a maioria dos espíritos que a habitam, eles mesmos, são inferiores 
ou progrediram pouco. Nos mundos mais adiantados, onde só podem encarnar 
espíritos purifi cados, o mal é desconhecido ou está em minoria. 

132. Qual é a causa dos males que afl igem a humanidade? 
— A Terra pode ser considerada, ao mesmo tempo, um mundo de educação 

para os espíritos pouco avançados e de expiação para os espíritos culpados. Os 
males da humanidade são a conseqüência da inferioridade moral da maioria dos es-
píritos encarnados. Pela ligação com os seus vícios eles se tornam reciprocamente 
infelizes e se punem uns aos outros. 

133. Por que o mau freqüentemente prospera enquanto que o homem de bem 
está exposto a todas as afl i ções? 

— Para aquele que só vê a vida presente e que a considera como única, isso 
deve parecer uma soberana injustiça. Porém, não é a mesma coisa quando se 
admite a pluralidade das existências e a brevidade de cada uma em relação à 
eternidade. O estudo do Espiritismo prova que a prosperidade do mau tem ter-
ríveis conseqüências nas encarnações seguintes; que as afl ições do homem de 
bem são, ao contrário, seguidas de uma felicidade tanto maior e duradoura quanto 
mais ele as suportou com resignação; é para ele como um dia infeliz em toda uma 
existência de prosperidade. 



Capítulo III112

134. Por que uns nascem na indigência e outros na opulência? Por que há 
pessoas que nascem cegas, surdas, mudas ou afetadas por doenças incurá-
veis, enquanto que outras têm todas as vantagens físicas? É o efeito do acaso 
ou da Providência? 

— Se é o efeito do acaso, não há Providência; se é o efeito da Providência, 
pergunta-se, onde está sua bondade e sua justiça? Ora, é por não compreenderem 
a causa desses males que tantas pessoas são levadas a acusar Deus. 

Compreende-se que aquele que se torna miserável ou enfermo por suas impru-
dências ou seus excessos, seja punido por onde pecou; mas se a alma é criada ao 
mesmo tempo que o corpo, o que ela fez, desde o seu nascimento, para merecer 
semelhantes afl ições ou ser isenta delas? Admitindo-se a justiça de Deus, deve-
se admitir que este efeito tem uma causa; se essa causa não pertence à vida 
presente, deve ser de antes dessa vida, visto que em todas as coisas a causa 
deve preceder o efeito; para isso faz-se, pois, necessário que a alma haja vivido 
e merecido uma expiação. 

Os estudos espíritas nos mostram, efetivamente, que mais de um homem nasci-
do na miséria, foi rico e considerado em uma existência anterior, mas que ele fez um 
mau uso da fortuna que Deus lhe dera para gerir; que mais de um, nascido em meio 
à degradação, foi orgulhoso e poderoso. Eles também mostram, muitas vezes, o 
homem submisso às ordens daquele mesmo que ele havia comandado com dureza, 
ou exposto aos maus tratos e à humilhação que ele impusera aos outros. 

Uma vida penosa nem sempre é uma expiação; fre qüentemente é uma prova 
escolhida pelo espírito, como um meio de avançar mais rapidamente se a suportar 
com coragem. A riqueza também é uma prova, porém mais perigosa ainda que a 
miséria, pelas tentações que oferece e os abusos que estimula; o exemplo daqueles 
que viveram também mostra que a riqueza é uma das provas de onde menos se 
consegue sair vitorioso. 

A diferença das posições sociais seria a maior das injustiças, quando não é o 
resultado da conduta atual, se ela não tivesse uma compensação. É a convicção 
que se adquire dessa verdade, pelo Espiritismo, que dá forças para suportar as 
vicissitudes da vida e aceitar a própria sorte sem invejar a dos outros. 

135. Por que existem idiotas e cretinos? 
— A posição dos idiotas e dos cretinos seria a menos conciliável com a justiça 

de Deus, dentro da hipótese de uma existência única. Por miserável que seja a 
condição na qual um homem nasceu, ele poderá sair dela pela inteligência e pelo 
trabalho, mas o idiota e o cretino são destinados, desde o nascimento até a morte, 
ao embru te cimento e ao desprezo, e não há para eles nenhuma compensação pos-
sível. Por que, pois, sua alma teria sido cria da idiota? 

Os estudos espíritas, feitos sobre os idiotas e os cretinos, provam que a alma 
dessas pessoas é tão inteligente quanto a das outras; que essa enfermidade é 
uma expiação imposta aos espíritos por terem abusado da sua inteligência, e que 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 113

eles sofrem cruelmente sentindo-se apri sionados por laços que não podem destruir, 
e pelo desprezo que lhes é dirigido, quando, em sua existência anterior, talvez 
tenham sido venerados. (Revista Espírita, 1860, p. 173, “O espírito de um idiota”; 
idem, 1861, p. 311, “Os cretinos”.) 

136. Qual é o estado da alma durante o sono? 
— O espírito não dorme durante o sono, somente o corpo repousa. As obser-

vações práticas provam que, durante o sono, o espírito desfruta de toda a sua li-
berdade e da plenitude das suas faculdades, ele aproveita o repouso do corpo, e 
os momentos em que sua presença ali não é necessária, para agir separadamente 
e ir aonde quer. 

Durante a vida, a qualquer distância que o espírito se transporte, ele sempre fi ca 
ligado ao corpo por um laço fl uídico que serve para chamá-lo de volta, desde que 
sua presença seja necessária; esse laço só é rompido com a morte. 

137. Qual a causa dos sonhos? 
— Os sonhos são o resultado da liberdade do espírito durante o sono; algumas 

vezes, é a lembrança dos lugares e das pessoas que o espírito viu ou visitou nesse 
estado. (O Livro dos Espíritos: “Emancipação da alma, sono, sonhos, sonambulis-
mo, segunda visão, letargia, etc.” pergunta 400 e seguintes; O Livro dos Médiuns: 
“Evocação de pessoas vivas”,  item no 284; Revista Espírita, 1860, p. II: “O espírito 
de um lado e o corpo de outro”; idem, 1860, p. 81: “Estudo sobre o espírito das 
pessoas vivas”.) 

138. De onde vêm os pressentimentos? 
— São lembranças vagas e intuitivas do que o espírito aprendeu em 

seus momentos de liberdade e, às vezes, advertências ocultas dadas por 
espíritos benévolos. 

139. Por que há selvagens e homens civilizados na Terra? 
— Sem a preexistência da alma, essa questão é insolúvel, ou então teremos 

que admitir que Deus criou almas selvagens e almas civilizadas, o que seria a ne-
gação da sua justiça. Por outro lado, a razão se recusa a admitir que, após a morte, 
a alma do selvagem fi que eternamente em um estado de inferioridade, ou que ela 
fi que na mesma posição que a do homem esclarecido.

Admitindo-se um mesmo ponto de partida para as almas, única doutrina com-
patível com a justiça de Deus, a presença simultânea da selvageria e da civilização 
na Terra é um fato material, que prova o progresso que uns já alcançaram e que 
outros podem conseguir. 

A alma do selvagem, portanto, atingirá, com o tempo, o grau de alma civilizada; 
porém, como todos os dias morrem selvagens, sua alma só pode alcançar esse grau 
em encarnações sucessivas, sempre mais aperfeiçoadas, e próprias ao seu adianta-
mento, seguindo todos os graus intermediários entre os dois pontos extremos. 

140. Não se poderia admitir, segundo o pensamento de algumas pessoas, que 
a alma encarna só uma vez, e que ela realiza o seu progresso no estado de espírito, 
ou em outras esferas? 



Capítulo III114

— Essa proposição seria admissível se só houvesse sobre a Terra homens no 
mesmo grau moral e intelectual, e, neste caso, poder-se-ia dizer que ela estava 
destinada a um determinado grau; ora, temos diante de nós a prova do contrário. 
Efetivamente, não se compreenderia que o selvagem não pudesse atingir a civiliza-
ção neste planeta, já que existem almas mais avançadas encarnadas na Terra, de 
onde se conclui que a possibilidade da pluralidade das existências terrestres resulta 
dos próprios exemplos que temos sob nossos olhos. Se fosse de outra forma, seria 
necessário explicar, primeiro, por que unicamente a Terra teria o monopólio das 
encarnações, e, segundo, por que, possuindo esse monopólio, nela se encontram 
almas encarnadas em todos os graus. 

141. Por que se encontram seres de uma ferocidade semelhante a dos selva-
gens* mais bárbaros no meio de sociedades civilizadas?

— São espíritos muito inferiores, saídos de raças bárbaras, que se esforçam em 
reencarnar em um meio que não é o seu, e onde se acham deslocados, como se um 
camponês de repente se visse colocado no meio da alta sociedade. 

Observação. Não se poderia admitir que a alma do criminoso endurecido tenha, na vida 
atual, o mesmo ponto de partida que o do homem repleto de todas as virtudes, sem negar toda 
a justiça e toda a bondade de Deus. Se a alma não é anterior ao corpo, a do criminoso e a do 
homem de bem são tão novas uma quanto a outra, por que uma seria boa e a outra má? 

142. De onde vêm as características que distinguem os povos?
— São espíritos que têm quase os mesmos gostos e tendências, que encarnam 

em um meio simpático e, freqüen temente, no mesmo meio, onde poderão satisfazer 
as suas inclinações. 

143. Como os povos progridem e como se degeneram? 
— Se a alma é criada ao mesmo tempo que o corpo, as almas dos homens de 

hoje são tão novas e também tão primitivas quanto as dos homens da idade média, 
e, por conseqüência, pergunta-se por que elas têm costumes mais delicados e uma 
inteligência mais desenvolvida. Se, com a morte do corpo, a alma deixa defi nitiva-
mente a Terra, pergunta-se, ainda, qual seria a utilidade do trabalho realizado para 
melhorar um povo se ele tivesse que recomeçar com todas as almas novas que 
chegam todos os dias. 

Os espíritos encarnam em um meio que lhes é simpático e que esteja em re-
lação com o grau do seu adiantamento. Um chinês, por exemplo, que progrediu 
sufi cientemente, e não acha mais na sua raça um meio correspondente ao grau que 
atingiu, encarnará em um povo mais avançado. À medida que uma geração dá um 
passo adiante, ela atrai pela simpatia novos espíritos mais avançados, e que são 
talvez aqueles que haviam outrora vivido no mesmo país, e que muito progrediram; 
é assim que, pouco a pouco, uma nação avança. Se a maioria dos novos espíritos 
fosse de natureza inferior, com os antigos se afastando diariamente e não voltando 
a um meio mais infe rior, o povo iria se degenerar e acabaria se extin  guindo. 

*  Vide nota explicativa no fi nal do livro (N.E.)



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 115

Observação. Essas questões levantam outras que acham sua solução no mesmo princí-
pio, por exemplo, de onde vem a diversidade das raças sobre a Terra? Existem raças rebeldes 
ao progresso? A raça negra* é suscetível de atingir o nível das raças européias? A escravidão é 
útil ao progresso das raças inferiores? Como pode ocorrer a transformação da humanidade? (O 
Livro dos Espíritos, “Lei do Progresso”, pergunta 776 e seguintes; Revista Espírita, 1862, p. 1, 
“Doutrina dos anjos decaídos”; idem, 1862, p. 97, “Perfectibilidade da raça negra”.)

O Homem após a Morte
144. Como ocorre a separação entre a alma e o corpo? De forma brusca 

ou gradualmente? 
— O desprendimento se faz gradualmente e com uma lentidão variável, de 

acordo com os indivíduos e as circunstâncias da morte. Os laços que unem a alma 
ao corpo só se rompem pouco a pouco, e tanto mais lentamente quanto mais mate-
rial e sensual foi a vida. (O Livro dos Espíritos, pergunta 155.) 

145. Qual é a situação da alma imediatamente após a morte do corpo? Ela tem 
instantaneamente a consciência de si mesma? Em uma palavra, o que ela vê? O 
que ela sente? 

— No momento da morte, inicialmente tudo é confuso; a alma necessita de 
algum tempo para se reconhecer; ela está como que aturdida, no mesmo estado 
de um homem saindo de um profundo sono e que procura tomar ciência da sua 
situação. A lucidez das idéias e a memória do passado vão voltando à medida que 
se desfaz a infl uência da matéria que ele acaba de deixar, e se dissipa a espécie de 
nevoeiro que obscurece seus pensamentos. 

A perturbação que se segue à morte é muito variável em sua duração, ela pode 
ser de apenas algumas horas, como de vários dias, de vários meses e mesmo de 
vários anos. Ela é menos longa para aqueles que, em vida, se identifi caram com 
o seu estado futuro, porque eles compreendem imediatamente a sua situação, no 
entanto é mais longa para o homem que viveu mais materialmente.

A sensação que a alma sente nesse momento também é variável; a perturbação 
que se segue à morte nada tem de penosa para o homem de bem, ela é calma e em 
tudo semelhante à que acompanha um despertar pacífi co. 

Para aquele cuja consciência não está pura, e que se acha mais ligado à vida 
corporal que à espiritual, ela é plena de ansiedade e de angústias que aumentam à 
medida que ele se reconhece; porquanto é tomado pelo medo e por uma espécie de 
terror em presença do que vê, e principalmente do que entrevê. 

A sensação, que se poderia chamar de física, é a de um grande alívio e de 
um imenso bem-estar; sente-se como livre de um fardo e muito feliz por não sentir 
mais as dores corporais que o atormentavam poucos instantes antes, por se sentir 
livre, desembaraçado e alerta como aquele a quem se acabou de arrancar de um 
penoso cativeiro. 

Em sua nova situação, a alma vê e entende o que via e entendia antes da 
morte, mas vê e entende ainda mais coisas que escapam à grosseria dos órgãos 

*  Vide nota explicativa no fi nal do livro (N.E.)



Capítulo III116

corporais; ela tem sensações e percepções que nos são desconhecidas. (Revista 
Espírita, 1859, p. 244, “Morte de um espírita”; idem, 1860, p. 332, “O despertar de 
um espírito”; idem, 1862, pp. 129 e 171, “Exéquias do Sr. Sanson”.) 

Observação. Estas respostas, e todas aquelas que são relativas à situação da alma 
após a morte ou durante a vida, não são o resultado de uma teoria ou de um sistema, mas de 
estudos diretos feitos sobre milhares de espíritos observados em todas as fases e em todos 
os períodos da sua existência espiritual, desde o mais baixo até o mais alto grau da escala, 
segundo seus hábitos durante a vida terrestre, seu gênero de morte, etc. Diz-se freqüente-
mente, falando da vida futura, que não se sabe o que ali se passa, porque ninguém voltou de 
lá; é um erro, já que são precisamente aqueles que ali se acham que vêm nos instruir, e Deus 
o permite atual mente, mais do que em qualquer outra época, como última advertência dada à 
incredulidade e ao materialismo. 

146. A alma que deixou o corpo, vê Deus? 
— As faculdades perceptivas da alma são propor cionais à sua depuração; só as 

almas de alta qualidade podem usufruir da presença de Deus. 
147. Se Deus está em toda parte, por que todos os espíritos não podem vê-lo? 
— Deus está em toda a parte porque ele irradia em toda a parte, e pode-se dizer 

que o Universo está mergulhado na divindade, como nós estamos mergulhados na 
luz solar; os espíritos atrasados, no entanto, estão cercados por uma espécie de 
nevoeiro que os impede de vê-lo, e que se dis sipa à medida que eles se depuram e 
se desmaterializam. Os espíritos inferiores são, por sua visão, em relação a Deus, o 
que os encarnados são em relação aos espíritos: verdadeiros cegos. 

148. Após a morte, a alma tem a consciência da sua individualidade? Como é 
que ela a constata e como podemos comprovar esse fato? 

— Se as almas não tivessem mais a sua individualidade após a morte, isso seria 
para elas, e para nós, como se não existissem, e as conseqüências morais seriam 
exatamente as mesmas; elas não teriam nenhum caráter distintivo, e a alma do 
criminoso estaria na mesma posição que a do homem de bem, de onde resultaria 
não existir nenhum interesse em se fazer o bem. 

A individualidade da alma é demonstrada de uma maneira, por assim dizer, 
material, nas manifestações espíritas, pela linguagem e as qualidades próprias de 
cada uma; já que elas pensam e agem de uma maneira diferente, umas são boas 
e outras más, umas são sábias e outras ignorantes; umas desejam o que outras 
não querem, isso é a prova evidente de que elas não estão misturadas em um todo 
homogêneo, sem falar das provas patentes que elas nos dão de haverem animado 
este ou aquele indivíduo sobre a Terra. Graças ao Espiritismo experimental, a indivi-
dualidade da alma não é mais algo vago, mas um resultado da observação. 

A própria alma se certifi ca da sua individualidade, por que ela tem seu pensa-
mento e a sua vontade distintos dos que as outras almas têm; ela a constata ainda 
pelo seu invólucro fl uídico ou perispírito, espécie de corpo limitado que faz dela um 
ser diferente. 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 117

Observação. Certas pessoas crêem escapar da acusação de materialistas admitindo um 
princípio inteligente universal, do qual nós absorvemos uma parte ao nascer, o que constitui a 
alma, para devolvê-la, após a morte, à massa comum onde elas se confundem como as gotas 
d’água no oceano. Esse método, espécie de transição, não merece mesmo o nome de espiri-
tualismo, porquanto é tão desesperador quanto o materialismo; o reservatório comum do todo 
universal equivaleria ao nada, visto que aí não haveria mais individualidades. 

149. O gênero de morte infl ui no estado da alma? 
— O estado da alma varia consideravelmente segundo o gênero de morte, mas, 

principalmente, segundo a natureza dos hábitos durante a vida. Na morte natural, o 
desprendimento se realiza gradualmente e sem abalo; freqüen temente, ele começa 
antes mesmo que a vida esteja extinta. Na morte violenta por suplício, suicídio ou 
acidente, os laços são rompidos bruscamente; o espírito, surpreso com o impre-
visto, fi ca aturdido com a mudança que se operou nele, e não encontra explicação 
para a sua situação. 

Um fenômeno, mais ou menos constante em semelhante caso, é ele se manter 
convicto de que não está morto, e essa ilusão pode durar vários meses, e mesmo 
vários anos. Nesse estado, ele vai, vem e acredita estar ocupado em seus afazeres, 
como se ainda estivesse neste mundo, muito admirado porque não lhe respondem 
quando ele fala. Essa ilusão não acontece exclusivamente nos casos de mortes 
violentas, ela também ocorre com muitos indiví duos cuja vida foi absorvida pelos 
prazeres e interesses materiais. (O Livro dos Espíritos, pergunta 165; Revista Es-
pírita, 1858, p. 166, “O suicídio da samaritana”; idem, 1858, p. 326, “Um espírito no 
enterro do seu corpo”; idem, 1859, p. 184, “O zuavo70 de Magenta”; idem 1859, p. 
319, “Um espírito que não acreditava que estava morto”; idem, 1863, p. 97, “Fran-
çois Simon Louvet”.) 

150. Para onde a alma vai depois de deixar o seu corpo? 
— Ela não se perde na imensidão do infi nito, como geralmente se acredita, 

percorre o espaço, na maior parte das vezes entre aqueles que ela conheceu, e 
principal mente aqueles que amou, podendo se transportar, instantaneamente, a 
distâncias imensas. 

151. A alma conserva as afeições que tinha na Terra? 
— Ela conserva todas as afeições morais e esquece as materiais que não são 

mais da sua essência; eis por que vem com alegria rever seus parentes e seus ami-
gos e fi ca feliz por se lembrarem deles. (Revista Espírita, 1860, p. 202, “Os amigos 
não nos esquecem no outro mundo. II”; idem, 1862, p. 132.) 

152. A alma conserva a lembrança do que fez na Terra? Ela se interessa pelos 
trabalhos que deixou inacabados? 

— Isso depende da sua elevação e da natureza desses trabalhos. Os espíri-
tos desmaterializados preocupam-se muito pouco com as coisas materiais e fi cam 
felizes por terem se livrado delas. Quanto aos trabalhos que começaram, segundo 

70  Zuavo: soldado de um corpo de infantaria francesa, criado na Argélia em 1831. (N.T.)



Capítulo III118

sua importância e sua utilidade, algumas vezes inspiram a outras pessoas a 
idéia de terminá-las. 

153. A alma reencontra no mundo dos espíritos os parentes e amigos que 
a precederam? 

— Não só reencontra esses parentes e amigos como outros que ela conhe-
ceu em existências anteriores. Geralmente, aqueles a quem estava ligada mais 
afetivamente a vêm receber na sua chegada ao mundo dos espíritos, e a ajudam 
a se desligar dos laços terrestres. Entretanto, a impossibilidade de ver as almas 
daqueles que lhes são mais queridos é, algumas vezes, uma punição para os que 
são culpados. 

154. Qual é, na outra vida, o estado intelectual e moral da alma da crian-
ça morta com pouca idade? Suas faculdades permanecem na infância, como 
durante a vida? 

— O desenvolvimento incompleto dos órgãos da criança não permitia ao espíri-
to manifestar-se completamente; livre desse invólucro, suas faculdades são as que 
ele possuía antes da encarnação. O espírito passou apenas alguns momentos na 
vida e suas faculdades não puderam se modifi car. 

Observação. Nas comunicações espíritas, o espírito de uma criança pode fa-
lar como o de um adulto, já que ele pode ser um espírito muito avançado. Se ele, 
algumas vezes, usa a linguagem infantil, é para não privar a mãe do encanto que 
se une à afeição de um ser frágil e delicado, enfeitado com as graças da inocência. 
(Revista Espírita, 1858, p. 17, “Mamãe, eu estou aqui.”) 

Podendo-se fazer a mesma pergunta quanto ao estado intelectual da alma dos 
cretinos, dos idiotas e dos loucos, após a morte, ela encontra sua solução na res-
posta precedente. 

155. Após a morte, que diferença existe entre a alma do sábio e a do ignorante, a 
do selvagem e a do homem civilizado? 

— A mesma diferença, pouco mais ou menos, que existia entre elas durante a 
vida, visto que a entrada no mundo dos espíritos não dá à alma todos os conheci-
mentos da Terra. 

156. As almas progridem intelectual e moralmente após a morte? 
— Elas progridem mais ou menos, segundo sua vontade, e algumas progridem 

muito; mas têm necessidade de pôr em prática, durante a vida corporal, o que ad-
quiriram em ciência e em moralidade. As que fi caram estacionadas retomam uma 
existência análoga a que deixaram; as que progrediram merecem uma encarnação 
de ordem mais elevada. 

Como o progresso é proporcional à vontade do espírito, existem muitos que, 
por longo tempo, conservam os gostos e as tendências que tinham em vida, e que 
prosseguem com as mesmas idéias. (Revista Espírita, 1858, p. 82, “A rainha de 
Oude”; idem, p. 145, “O espírito e os herdeiros”; idem, p. 186, “O tambor de Beresi-
ne”; idem, 1859, p. 344, “Um antigo carreteiro”; idem, 1860, p. 325, “Progresso dos 
espíritos”; idem, 1861, p. 126, “Progresso de um espírito perverso.”) 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 119

157. A sorte do homem, na vida futura, é irre vogavel mente fixada após 
a morte? 

— A fi xação irrevogável da sorte do homem após a morte seria a negação abso-
luta da justiça e da bondade de Deus, porque existem muitos que não puderam se 
esclarecer sufi cientemente, sem falar nos idiotas, nos cretinos, nos selvagens e nas 
inumeráveis crianças que morrem antes de haver entrevisto a vida. Mesmo entre as 
pessoas es clarecidas, existem muitas que podem se considerar bastante perfeitas 
para serem dispensadas de fazer alguma coisa mais; isso não é uma prova que 
Deus nos oferece da sua bondade, ao permitir que o homem faça amanhã o que 
não pôde fazer hoje? 

Se a sorte é irrevogavelmente fi xada, por que os homens morrem com idades 
tão diferentes, e por que Deus, na sua justiça, não deixa a todos o tempo para fa-
zerem o maior bem possível ou para reparar o mal que fi zeram? Quem sabe se o 
culpado que morreu aos trinta anos não teria se arrependido, e se transformado em 
um homem de bem, se tivesse vivido até os sessenta anos? Por que Deus lhe tira 
esse meio enquanto o concede a outros? 

Só o fato da diversidade da duração da vida e do estado moral da grande maio-
ria dos homens, prova a impossibilidade de que a sorte da alma seja irrevogavel-
mente fi xada após a morte, se admitirmos a justiça de Deus. 

158. Qual é, na vida futura, a sorte das crianças que morrem com muito 
pouca idade? 

— Essa é uma das questões que melhor provam a justiça e a necessidade da 
pluralidade das existências. Uma alma que só tivesse vivido alguns instantes, não 
tendo feito nem bem nem mal, não mereceria nem recompensa nem punição. Dian-
te da máxima do Cristo de que “cada um é punido ou recompensado segundo suas 
obras”, seria tão ilógico quanto contrário à justiça de Deus admitir-se que, sem traba-
lho, ela fosse chamada a desfrutar da felicidade perfeita dos anjos, ou que pudesse 
ser impedida de desfru tá-la, contudo, ela deve ter um destino qualquer; um estado 
misto, pela eternidade, também seria uma injustiça. 

Uma existência interrompida no seu princípio não poderia, portanto, ter nenhu-
ma conseqüência para a alma, seu destino atual é aquele que ela mereceu na 
sua precedente existência, e seu destino futuro, aquele que ela merecerá por suas 
existências ulteriores. 

159. As almas têm ocupações na outra vida? Elas se preocupam com outros 
assuntos além de suas alegrias e de seus sofrimentos? 

— Se as almas só se ocupassem de si mesmas durante a eternidade, isto 
seria egoísmo, e Deus, que condena o egoísmo, não poderia aprovar na vida 
espiritual o que ele condena na corporal. As almas ou espíritos têm ocupações 
em relação com o seu grau de adiantamento, ao mesmo tempo em que buscam 
se instruir e se aperfeiçoar. (O Livro dos Espíritos, pergunta 558, “Ocupações e 
missões dos espíritos.”) 



Capítulo III120

160. Em que consistem os sofrimentos da alma após a morte? As almas culpa-
das são torturadas nas chamas materiais? 

— Hoje, a Igreja reconhece perfeitamente que o fogo do inferno é um fogo moral 
e não um fogo material, mas não defi ne a natureza dos sofrimentos. As comunica-
ções espíritas colocam esses sofrimentos diante de nossos olhos; por esse meio 
nós podemos apreciá-los e nos convencer de que, por não serem o resultado de um 
fogo material, que efetivamente não poderia queimar almas imateriais, elas não são 
menos terríveis em certos casos. 

Essas penas não são uniformes, elas variam ao infi nito, segundo a natureza e o 
grau das faltas cometidas, e são, quase sempre, essas mesmas faltas que servem 
à punição. É assim que certos assassinos são obrigados a permanecer no local 
em que cometeram o crime e ver, continuamente, suas vítimas diante deles; que o 
homem com gostos sensuais e materiais conserva esses mesmos gostos, porém, a 
impossibilidade de satisfazê-los materialmente é para eles uma tortura; que certos 
avarentos acreditam sentir o frio e as privações que, por sua avareza, passaram na 
vida, enquanto outros fi cam junto aos tesouros que esconderam, e estão em transe 
perpétuo pelo temor de que sejam roubados. Em uma palavra, não há um defeito, 
uma imperfeição moral, uma ação má, que não tenha, no mundo dos espíritos, a 
sua contrapartida e suas conseqüências naturais; e, para isso, não há necessidade 
de um lugar determinado e circunscrito, por toda parte onde ele se encontrar, o 
espírito perverso leva o seu inferno com ele. 

Além das penas espirituais, existem as penas e as provas materiais que o 
espírito, que não se depurou, sofre em uma nova encarnação, onde é colocado 
numa posição em que passa pelo que fez os outros sofrerem: ter humildade, 
se foi orgulhoso; ser miserável se foi um mau rico, infeliz com seus fi lhos, se foi 
mau fi lho, etc. 

A Terra, como nós já dissemos, é um dos lugares de exílio e de expiação, um 
purgatório, para os espíritos dessa natureza, e ao qual depende de cada um não 
retornar, melhorando-se o bastante para merecer ir para um mundo melhor. (O Livro 
dos Espíritos, pergunta 237, “Percepções, sensações e sofrimentos dos espíritos”; 
idem, “Esperanças e consolações, penas e alegrias futuras”; Revista Espírita, 1858, 
p. 79, “O assassino Lemaire”; idem, 1858, p. 166, “O suicídio da Samaritana”; idem 
1858, p. 331, “Sensações dos Espíritos”; idem, 1859, p. 275, “O pai Crepin”; idem, 
1860, p. 61, “Estelle Régnier”; idem, 1860, p. 247, “O suicida da Rua Quincampoix”; 
idem 1860, p. 316. “O castigo”; idem 1860, p. 325, “Entrada de um culpado no mun-
do dos espíritos”; idem, 1860, p. 384, “Sofrimento do egoísta”; idem, 1861, p. 53, 
“Suicídio de um ateu”; idem 1861, p. 270, “A pena de Talião”.) 

161. A prece é útil para as almas sofredoras? 
— A prece é recomendada por todos os bons espíritos e solicitada pelos espíri-

tos imperfeitos como um meio de aliviar seus sofrimentos. A alma por quem se pede 
experimenta uma consolação, porque a prece é uma demonstração de interesse, e 
os sofredores são sempre consolados quando encontram corações caridosos com 



Solução de Alguns Problemas pela Doutrina Espírita 121

quem compartilham suas dores. Por outro lado, pela prece, os estimulamos ao arre-
pendimento e ao desejo de fazer o que é preciso para ser feliz; é nesse sentido que 
se pode abreviar sua pena se, por sua vez, eles ajudam com a sua boa vontade. (O 
Livro dos Espíritos, pergunta 664; Revista Espírita, 1859, p. 315, “Efeitos da prece 
Sobre os espíritos sofredores”.) 

162. Em que consistem os prazeres das almas felizes? Elas passam a eterni-
dade em contemplação? 

— A justiça quer que a recompensa seja proporcional ao mérito, como a punição 
à gravidade da falta. Há, portanto, graus infi nitos nos prazeres da alma, desde o 
instante em que ela entra no caminho do bem até o que ela atinge a perfeição. 

A felicidade dos bons espíritos consiste em conhecer todas as coisas, não ter 
ódio, nem ciúme, nem inveja, nem ambição, nem nenhuma das paixões que fazem 
a desgraça dos homens. O amor que os une é, para eles, a fonte de uma suprema 
felicidade. Eles não experimentam as necessidades, nem os sofrimentos, nem as 
angústias da vida material. 

Um estado de contemplação perpétuo seria uma felicidade estúpida e monó-
tona, adequada ao egoísta, já que sua existência se tornaria uma inutilidade sem 
fi m. A vida espiritual é, ao contrário, uma atividade incessante pelas missões que os 
espíritos recebem do Ser Supremo, como seus agentes no governo do Universo, 
missões que são proporcionais ao seu adiantamento, e com as quais fi cam felizes, 
porque elas lhes fornecem as oportunidades de se tornarem úteis e de fazerem o 
bem. (O Livro dos Espíritos, pergunta 558, “Ocupações e missões dos espíritos”; 
Revista Espírita, 1860, pp. 321 e 322, “Os espíritos puros; a morada dos bem-aven-
turados”; idem, 1861, p. 179, “Madame Gourdon”.) 

Observação. Nós convidamos os adversários do Espiritismo, e aqueles que não admitem 
a reencarnação, a apresentarem, para os problemas acima descritos, uma solução mais lógica 
por qualquer outro princípio que o da pluralidade das existências.



Biografi a de Allan Kardec 

É sob o impacto da dor profunda causada pela partida prematura do venerável 
fundador da Doutrina Espírita, que abordamos uma tarefa, simples e fácil para 
suas mãos sábias e experientes, mas cujo peso e gravidade nos abateriam, se 
não contássemos com o concurso efi caz dos bons espíritos e com a indulgência 
de nossos leitores.

Quem, dentre nós, poderia, sem ser tachado de presunçoso, lisonjear-se por 
possuir o espírito de método e de organização nos quais se iluminam todos os 
trabalhos do mestre? Somente sua poderosa inteligência poderia concentrar tantos 
materiais diversos, e triturá-los, transformá-los, para espalhá-los em seguida, como 
um orvalho benfeitor, sobre as almas desejosas de conhecer e de amar. 

Incisivo, conciso, profundo, sabia agradar e fazer-se compreender numa lingua-
gem ao mesmo tempo simples e elevada, tão afastada do estilo familiar, quanto das 
obscuridades da metafísica. 

Multiplicando-se incessantemente, pudera até aqui ser sufi ciente para tudo. En-
tretanto, o crescimento quotidiano de suas relações, e o desenvolvimento incessan-
te do Espiritismo, faziam-no sentir a necessidade de associar-se a algumas ajudas 
inteligentes, e preparava, simultaneamente, a nova organização da Doutrina e dos 
seus trabalhos, quando deixou-nos para ir para um outro mundo melhor, recolher 
a sanção da missão cumprida, e reunir os elementos de uma nova obra de devota-
mento e de sacrifício. 

Ele estava só!... Nós nos chamaremos de legião, e, por mais fracos e inexpe-
rientes que sejamos, temos a íntima convicção de que nos manteremos à altura da 
situação, se, partindo dos princípios estabelecidos e de uma evidência incontestá-
vel, propusermo-nos a executar, tanto quanto nos seja possível, e segundo as ne-
cessidades do momento, os projetos do futuro que o Sr. Allan Kardec propunha-se, 
ele próprio, a executar. 

Ainda que estejamos no seu caminho, e que todas as boas vontades se unam 
num esforço comum para o progresso e a regeneração intelectual e moral da huma-
nidade, o espírito do grande fi lósofo estará conosco e nos secundará com sua po-
derosa infl uência. Que ele possa suprir nossa insufi ciência, e que possamos tornar-
mo-nos dignos do seu concurso, consagrando-nos à obra com tanto devo tamento e 
sinceridade, pelo menos com tanta ciência e inteligência! 

Ele inscrevera na sua bandeira essas palavras: Trabalho, solidariedade, tole-
rância. Sejamos, como ele, infa tigáveis; sejamos, segundo seus desejos, tolerantes 
e solidários, e não temamos seguir seu exemplo, retornando vinte vezes aos princí-



Biografi a de Allan Kardec 123

pios já discutidos. Apelamos para a ajuda de todos, de todas as inteligências. Ten-
taremos avançar com mais segurança do que com rapidez, e nossos esforços não 
serão infrutíferos, se, como estamos persuadidos, e como seremos os primeiros a 
dar o exemplo, cada um se propuser a fazer seu dever, colocando de lado qualquer 
questão pessoal para contribuir para o bem geral. 

Não poderíamos entrar sob auspícios mais favoráveis na nova fase que se abre 
para o Espiritismo, senão levando ao conhecimento de nossos leitores, num rápido 
esboço, o que foi, em toda sua vida, o homem íntegro e honrado, o sábio inteligente 
e fecundo cuja memória propagar-se-á aos séculos futuros, envolvida pela auréola 
dos benfeitores da humanidade.

Nascido em Lyon, em 3 de outubro de 1804, numa antiga família que distin-
guiu-se na magistratura e no tribunal, o Sr. Allan Kardec (Hippolyte-Léon -Denizard 
Rivail) não seguiu esta carreira. Desde a primeira juventude, sentia-se atraído para 
o estudo das ciências e da fi losofi a.

Educado na Escola de Pestalozzi, em Yverdon (Suíça), tornou-se um dos discí-
pulos mais eminentes desse célebre professor, e um dos propagadores zelosos do 
seu sistema de educação, que exerceu uma grande infl uência sobre a reforma dos 
estudos na Alemanha e na França. 

Dotado de uma inteligência notável e atraído para o ensino pelo seu caráter e 
suas aptidões especiais, desde a idade de 14 anos, ensinava o que sabia àqueles 
colegas que tinham compreendido menos que ele. Foi nessa escola que se desen-
volveram as idéias que deviam, mais tarde, colocá-lo na classe dos homens de 
progresso e dos livres-pensadores.

Nascido na religião católica, educado, porém, num país protestante, os atos 
de intolerância que teve que suportar sobre esse assunto fi zeram-no, logo cedo, 
conceber a idéia de uma reforma religiosa, na qual trabalhou em silêncio durante 
longos anos, com o pensamento de chegar à unifi cação das crenças; mas faltava-
lhe o elemento indispensável para a solução desse grande problema. 

O Espiritismo veio mais tarde fornecer-lhe e imprimir uma direção especial aos 
seus trabalhos. 

Terminados os seus estudos, veio para a França. Conhecendo a fundo a língua 
alemã, traduziu para o alemão diferentes obras de educação e de moral, e, o que é 
característico, as obras de Fénelon, que o haviam particularmente seduzido.

Era membro de várias sociedades eruditas, entre outras, da Academia Real de 
Arras, que, no seu concurso de 1831, distinguiu-o por uma exposição notável sobre 
essa questão: Qual é o sistema de estudos mais em harmonia com as necessida-
des da época? 

De 1835 a 1840, fundou, em sua residência, na Rua de Sèvres, cursos gratuitos, 
onde ensinava Química, Física, Anatomia Comparada, Astronomia, etc.; empreitada 
digna de elogios em todos os tempos, mas, sobretudo, numa época em que um 
número reduzido de inteligências arriscava-se a entrar nesse caminho. 



Biografi a de Allan Kardec124

Constantemente ocupado em tornar atraentes e interessantes os sistemas 
de educação, inventou, ao mesmo tempo, um método engenhoso para ensinar 
a contar, e um quadro mnemônico de História de França, tendo como objetivo 
fi xar na memória as datas dos acontecimentos marcantes e descobertas que 
ilustraram cada reino.

Entre suas numerosas obras de educação, citaremos as seguintes: Plano Pro-
posto para o Melhoramento da Instrução Pública (1828); Curso Prático e Teórico de 
Aritmética, segundo o método de Pestalozzi, para uso dos professores e das mães 
de família (1829); Gramática Francesa Clássica (1831); Manual de Exames para os 
Certifi cados de Capacidade; Soluções Resolvidas das Questões e Problemas de Arit-
mética e de Geo metria (1846); Catecismo Gramatical da Língua Francesa (1848); 
Programa dos Cursos Comuns de Química, Física, Astronomia, Fisiologia que en-
sinava no Liceu Polymatique; Ditados Normais dos Exames da Prefeitura e da Sor-
bonne, acompanhados pelos Ditados Especiais sobre as Difi culdades Ortográfi cas
(1849), obra muito considerada na época de sua aparição, e da qual recentemente 
ainda, faziam-se novas edições.

Antes que o Espiritismo viesse popularizar o pseudô nimo de Allan Kardec, ele 
soubera, como se vê, ilustrar-se pelos trabalhos de uma natureza completamente 
diferente, mas tendo como objetivo esclarecer as massas e uni-las muito mais à sua 
família e ao seu país. 

“Por volta de 1855, quando da manifestação dos espíritos, o Sr. Allan Kardec 
entregou-se a observações perseverantes sobre esse fenômeno e dedicou-se, prin-
cipalmente, a deduzir-lhes as conseqüências fi losófi cas. Nelas entreviu, primeira-
mente, o princípio de novas leis naturais, as que regem as relações do mundo 
visível e do mundo invisível; reconheceu na ação desse último, uma das forças da 
natureza, cujo conhecimento devia lançar a luz sobre uma multidão de problemas 
reputados insolúveis, e compreendeu-lhes o alcance do ponto de vista religioso.” 

“Suas obras principais sobre essa matéria são: O Livro dos Espíritos, para a 
parte fi losófi ca e cuja primei ra edição surgiu em 18 de abril de 1857; O Livro dos 
Médiuns, para a parte experimental e científi ca (janeiro de 1861); O Evangelho Se-
gundo o Espiritismo, para a parte moral (abril de 1864); O Céu e o Inferno, ou A 
Justiça de Deus Segundo o Espiritismo (agosto de 1865); A Gênese. Os Milagres e as 
Predições Segundo o Espiritismo (janeiro de 1868); a Revista Espírita, jornal de 
estudos psicológicos, antologia mensal iniciada em 1 de janeiro de 1858. Fundou 
em Paris, em 1 de abril de 1858, a primeira Sociedade Parisiense de Estudos 
Espíritas, cujo objetivo exclusivo é o estudo de tudo o que pode contribuir para 
o progresso dessa nova ciência. O Sr. Allan Kardec defende-se, com justiça, de 
nada ter escrito sob a infl uência de idéias preconcebidas ou sistemáticas; homem 
de um caráter impassível e calmo, observou os fatos, e de suas observações 
deduziu as leis que os regem; o primeiro, deu-lhe a teoria e com ele formou um 
corpo metódico e regular.” 



Biografi a de Allan Kardec 125

“Demonstrando que os fatos falsamente qualifi cados de sobrenaturais estão 
submetidos a leis, fê-los entrar na ordem dos fenômenos da natureza, e destruiu, 
assim, o último refúgio do maravilhoso e um dos elementos da superstição.” 

“Durante os primeiros anos em que estiveram em questão os fenômenos es-
píritas, essas manifestações foram muito mais um objeto de curiosidade do que 
assunto para meditações sérias; O Livro dos Espíritos fez encarar a coisa sob um 
aspecto completamente diferente; então, abandonaram-se as mesas girantes, que 
tinham sido apenas um prelúdio, e reuniu-se a um corpo de doutrina que abarcava 
todas as questões que interessam a humanidade.” 

“Da aparição de O Livro dos Espíritos data a verdadeira fundação do Espiritis-
mo, que, até então, apenas possuía elementos esparsos sem coordenação, e cujo 
alcance não pudera ser compreendido por todo mundo; a partir desse momento 
também, a Doutrina chamou a atenção dos homens sérios e empreendeu um de-
senvolvimento rápido. Em poucos anos essas idéias encontraram numerosas ade-
sões em todas as camadas da sociedade e em todos os países. Este sucesso, sem 
precedente, deveu-se, sem dúvida, às simpatias que essas idéias encontraram, 
mas deveu-se, também, em grande parte, à clareza, que é uma das características 
distintivas dos escritos de Allan Kardec.” 

“Abstendo-se das fórmulas abstratas da metafísica, o autor soube fazer-se ler 
sem fadiga, condição essencial para a vulgarização de uma idéia. Sobre todos os 
pontos de controvérsia, sua argumentação, de uma lógica fi rme, oferece pouco es-
paço à refutação e predispõe à convicção. As provas materiais que dá o Espiritismo 
da existência da alma e da vida futura tendem à destruição das idéias materialistas 
e panteístas. Um dos princípios mais fecundos dessa doutrina, e que decorre do 
precedente, é o da pluralidade das existências, já entrevisto por uma multidão de 
fi lósofos antigos e modernos, e nos últimos tempos por Jean Reynaud, Charles 
Fourier, Eugène Sue e outros; mas permanecia em estado de hipótese e de siste-
ma, enquanto que o Espiritismo demonstra-lhe a realidade e prova que é um dos 
atributos essenciais da humanidade. Desse princípio decorre a solução de todas 
as anomalias aparentes da vida humana, de todas as desigualdades intelectuais, 
morais e sociais; o homem sabe, desse modo, de onde vem, para onde vai, para 
que fi m está na Terra e por que aí sofre.” 

“As idéias inatas explicam-se pelos conhecimentos adquiridos nas vidas an-
teriores; a marcha dos povos e da humanidade, pelos homens de antigamente 
que revivem depois de ter progredido; as simpatias e antipatias, pela natureza 
das relações anteriores; essas relações, que religam a grande família humana 
de todas as épocas, têm como base as mesmas leis da Natureza, e não mais 
uma teoria, os grandes princípios de fraternidade, de igualdade, de liberdade e de 
solidariedade universal.” 

“Ao invés do princípio: Fora da Igreja não há salvação, que mantém a divisão 
e a animosidade entre as diferentes seitas, e que fez derramar tanto sangue, o 
Espiritismo tem como máxima: Fora da Caridade não há salva ção, quer dizer, a 



Biografi a de Allan Kardec126

igualdade entre os homens diante de Deus, a tolerância, a liberdade de consciência 
e a indulgência mútua.” 

“Ao invés da fé cega que aniquila a liberdade de pensar, ele diz: “Não há fé 
inabalável senão a que pode encarar face a face a razão em todas as épocas 
da huma nidade.

A fé necessita de uma base, e essa base, é a inteligência perfeita daquilo em 
que se deve crer, para crer não basta ver, é preciso sobretudo compreender. A fé 
cega não é mais deste século; ora, é precisamente o dogma da fé cega que hoje faz 
o maior número de incrédulos, porque ela quer se impor e porque exige a abdicação 
de uma das mais preciosas faculdades do homem: o raciocínio e o livre-arbítrio.”71

(O Evangelho Segundo o Espiritismo.)
Trabalhador infatigável, sempre o primeiro a chegar e o último a sair, Allan Kar-

dec sucumbiu, no dia 31 de março de 1869, em meio aos preparativos de uma 
mudança de local, necessitada pela extensão considerável de suas múltiplas ocu-
pações. Numerosas obras que estava quase terminando, ou que aguardavam o 
tempo oportuno para surgir, virão um dia provar, ainda mais, a extensão e o poder 
de suas concepções. 

Morreu como viveu, trabalhando. Desde muitos anos, sofria de uma enfermi-
dade do coração que só podia ser combatida através do repouso intelectual e uma 
certa atividade material; mas sempre inteiramente dedicado à sua obra, recusava-
se a tudo o que pudesse absorver um de seus instantes, em detrimento de suas 
ocupações preferidas. Nele, como em todas as almas fortemente temperadas, a 
lâmina desgastou a capa.

Seu corpo pesava e recusava-lhe seus serviços, mas seu espírito, mais 
vivo, mais enérgico, mais fecundo, estendia sempre muito mais o círculo de 
sua atividade. 

Nessa luta desigual, a matéria não podia resistir eternamente. Um dia, ela foi 
vencida; o aneurisma rompeu-se, e Allan Kardec caiu fulminado. Faltava um homem 
na Terra; porém um grande nome tomava o lugar entre as ilustrações deste século, 
um grande espírito iria se retemperar no infi nito, onde todos aqueles que ele havia 
consolado e esclarecido aguardavam, impacientemente, sua vinda! 

“A morte, dizia ele recentemente ainda, a morte golpeia redobrado nas classes 
ilustres!... A quem ela virá agora libertar?” 

Ele veio, depois de tantos outros, retemperar-se no espaço, procurar novos 
elementos para renovar seu organismo desgastado por uma vida de labores inces-
santes. Partiu com aqueles que serão os faróis da nova geração, para retornar em 
breve com eles para continuar e terminar a obra deixada entre mãos devotadas. 

O homem não existe mais, porém, a alma permanecerá entre nós; é um prote-
tor seguro, uma luz a mais, um trabalhador infatigável a que se acrescentaram as 
falanges do Espaço. Como na Terra, sem ferir ninguém, saberá fazer ouvir a cada 
um os conselhos convenientes; temperará o zelo prematuro dos ardentes, secun-
dará os sinceros e os desinteressados, e estimulará os mornos. Ele vê, ele sabe 



Biografi a de Allan Kardec 127

hoje de tudo que havia previsto recentemente ainda! Não há mais razão nem para 
as incertezas, nem para os desfalecimentos, e ele nos fará repartir sua convicção, 
fazendo-nos tocar com o dedo o objetivo, designando-nos o caminho, nessa lingua-
gem clara, precisa, que o caracteriza nos anais literários. 

O homem não existe mais, repetimos, mas Allan Kardec é imortal, e sua lem-
brança, seus trabalhos, seu espírito estarão sempre com aqueles que mantiverem 
fi rmemente e altamente a bandeira que ele sempre soube fazer respeitar. 

Uma individualidade poderosa constituiu a obra; era o guia e a luz de todos. A 
obra, na Terra, tomará o lugar do indivíduo. Não nos reuniremos em torno de Allan 
Kardec; reunir-nos-emos em torno do Espiritismo, tal como o constituiu, e através 
de seus conselhos, sob sua infl uência, avançaremos com passos seguros em 
direção às fases felizes prometidas à humanidade regenerada. (Revista Espírita, 
maio de 1869.) 





NOTA EXPLICATIVA

Hoje crêem e sua fé é inabalável, porque assentada na evidência e na de-

monstração, e porque satisfaz à razão. (...). Tal é a fé dos espíritas, e a prova de sua 

força é que se esforçam por se tornarem melhores, domarem suas inclinações más e 

porem em prática as máximas do Cristo, olhando todos os homens como irmãos, sem 

acepção de raças, de castas, nem de seitas, perdoando aos seus inimigos, retribuindo 

o mal com o bem, a exemplo do divino modelo.” (KARDEC, Allan. Revista Espírita de 

1868. 1.ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. p. 28, janeiro de 1868.)

A investigação rigorosamente racional e científi ca de fatos que revelam a co-
municação dos homens com os espíritos, realizada por Allan Kardec, resultou na 
estruturação da Doutrina Espírita, sistematizada sob os aspectos científi co, fi losó-
fi co e religioso.

A partir de 1854 até seu falecimento, em 1869, seu trabalho foi constituído 
de cinco obras básicas: O Livro dos Espíritos (1857), O Livro dos Médiuns (1861), 
O Evangelho Segundo o Espiritismo (1864), O Céu e o Inferno (1865), A Gênese
(1868), além da obra O Que é o Espiritismo (1859), de uma série de opúsculos e 
136 edições da Revista Espírita (de janeiro de 1858 a abril de 1869). Após sua mor-
te, foi editado o livro Obras Póstumas (1890).

O estudo meticuloso e isento dessas obras permite-nos extrair conclusões 
básicas: a) todos os seres humanos são espíritos imortais criados por Deus em 
igualdade de condições, sujeitos às mesmas leis naturais de progresso que levam 
todos, gradativamente, à perfeição; b) o progresso ocorre através de sucessivas 
experiências, em inúmeras reencarnações, vivenciando necessariamente todos os 
segmentos sociais, única forma de o espírito acumular o aprendizado necessário 
ao seu desenvolvimento; c) no período entre as reencarnações o espírito perma-
nece no mundo espiritual, podendo comunicar-se com os homens; d) o progresso 
obedece às leis morais ensinadas e vivenciadas por Jesus, nosso guia e modelo, 
referência para todos os homens que desejam desenvolver-se de forma consciente 
e voluntária.

Em diversos pontos de sua obra, o Codifi cador se refere aos espíritos encar-
nados em tribos incultas e selvagens, então existentes em algumas regiões do Pla-
neta, e que, em contato com outros pólos de civilização, vinham sofrendo inúmeras 
transformações, muitas com evidente benefício para os seus membros, decorrentes 
do progresso geral ao qual estão sujeitas todas as etnias, independentemente da 
coloração da sua pele.



O Que é o Espiritismo130

Na época de Allan Kardec, as idéias frenológicas de Gall, e as da fi siognomia 
de Lavater, eram aceitas por eminentes homens de Ciência, assim como provocou 
enorme agitação nos meios de comunicação e junto à intelectualidade e à popula-
ção em geral, a publicação, em 1859 — dois anos depois do lançamento de O Livro 
dos Espíritos — do livro sobre a Evolução das Espécies, de Charles Darwin, com 
as naturais incorreções e incompreenssões que toda ciência nova apresenta. Ade-
mais, a crença de que os traços da fi sionomia revelam o caráter da pessoa é muito 
antiga, pretendendo-se haver aparentes relações entre o físico e o aspecto moral.

O Codifi cador não concordava com diversos aspectos apresentados por es-
sas assim chamadas ciências. Desse modo, procurou avaliar as conclusões desses 
eminentes pesquisadores à luz da revelação dos espíritos, trazendo ao debate o 
elemento espiritual como fator decisivo ao equacionamento das questões da diver-
sidade e desigualdade humanas.

Allan Kardec encontrou, nos princípios da Doutrina Espírita, explicações que 
apontam para leis sábias e supremas, razão pela qual afi rmou que o Espiritismo 
permite “resolver os milhares de problemas históricos, arqueológicos, antropológi-
cos, teológicos, psicológicos, morais, sociais, etc.” (Revista Espírita, 1862, p. 401). 
De fato, as leis universais do amor, da caridade, da imortalidade da alma, da re-
encarnação, da evolução constituem novos parâmetros para a compreensão do 
desenvolvimento dos grupos humanos, nas diversas regiões do Orbe.

Essa compreensão das Leis Divinas permite a Allan Kardec afi rmar que:

(...) O corpo procede do corpo, o Espírito, porém, não procede do Espírito. 

Entre os descendentes das raças, apenas há consangüinidade. (O Livro dos Espíritos, 

item 207).

(...) O Espiritismo, restituindo ao Espírito o seu verdadeiro papel na Criação, 

constatando a superioridade da inteligência sobre a matéria, faz com que desapare-

çam, naturalmentet, todas as distinções estabelecidas entre os homens, conforme as 

vantagens corporais e mundanas, sobre as quais só o orgulho fundou as castas e os 

estúpidos preconceitos de cor. (Revista Espírita, 1861, p. 432.)

Os privilégios de raças têm sua origem na abstração que os homens geral-

mente fazem do princípio espiritual, para considerar apenas o ser material exterior. 

Da força ou da fraqueza constitucional de uns, de uma diferença de cor em outros, do 

nascimento na opulência ou na miséria, da fi liação consangüínea nobre ou plebléia, 

concluíram por uma superioridade ou uma inferioridade natural. Foi sobre esse dado 

que estabeleceram suas leis sociais e os privilégios de raças. Deste ponto de vista 

circunscrito, são conseqüentes consigo mesmos, porquanto, não considerando senão 

a vida material, certas classes parecem pertencer, e realmente pertencem, a raças 

diferentes. Mas se se tomar seu ponto de vista do ser espiritual, do ser essencial e 

progressivo, numa palavra, do Espírito, preexistente e sobrevivente a tudo, cujo corpo 

não passa de um invólucro temporário, variando, como a roupa, de forma e de cor; 

se, além disso, do estudo dos seres espirituais ressalta a prova de que esses seres 



Nota Explicativa 131

são de natureza e de origem idênticas, que seu destino é o mesmo, que todos partem 

do mesmo ponto e tendem para o mesmo objetivo; que a vida corporal não passa de 

um incidente, uma das fases da vida do Espírito, necessária ao seu adiantamento 

intelectual e moral; que em vista desse avanço o Espírito pode sucessivamente re-

vestir envoltórios diversos, nascer em posições diferentes, chega-se à conseqüência 

capital da igualdade de natureza e, a partir daí, à igualdade dos direitos sociais de 

todas as criaturas humanas e à abolição dos privilégios de raças. Eis o que ensina o 

Espiritismo. Vós que negais a existência do Espírito para considerar apenas o homem 

corporal, a perpetuidade do ser inteligente para só encarar a vida presente, repudiais 

o único princípio sobre o qual é fundada, com razão, a igualdade de direitos que 

reclamais para vós mesmos e para os vossos semelhantes. (Revista Espírita, 1867, 

p. 231.)

Com a reencarnação desaparecem os preconceitos de raças e de classes, 

pois que o mesmo espírito pode renascer rico ou pobre, grande senhor ou proletário, 

chefe ou subordinado, livre ou escravo, ho mem ou mulher. De todos os argumentos 

invocados contra a injustiça da servidão e da escravidão, contra a sujeição da mulher 

à lei do mais forte, nenhum há que supere em lógica o fato material da reencarnação. 

Se, pois, a reencarnação fundamenta sobre uma lei da natureza, o princípio da fra-

ternidade universal, ela fundamenta sobre a mesma lei o princípio da igualdade dos 

direitos sociais e, por conseqüência, o da liberdade. (A Gênese, cap. I, item 36. Vide 

também Revista Espírita, 1867, p. 373).

Na época, Allan Kardec sabia apenas o que vários autores contavam a res-
peito dos selvagens africanos, sempre reduzidos ao embrutecimento quase total, 
quando não escravizados impiedosamente.

É baseado nesses informes “científi cos” da época que o Codifi cador repete, 
com outras palavras, o que os pesquisadores europeus descreviam quando de volta 
das viagens que faziam à África negra. Todavia, é peremptório ao abordar a questão 
do preconceito racial:

Nós trabalhamos para dar a fé aos que em nada crêem; para espalhar uma 

crença que os torna melhores uns para os outros, que lhes ensina a perdoar aos 

inimigos, a se olharem como irmãos, sem distinção de raça, casta, seita, cor, opinião 

política ou religiosa; numa palavra, uma crença que faz nascer o verdadeiro sentimen-

to de caridade, de fraternidade e deveres sociais. (Kardec, Allan. Revista Espírita de 

1863 – 1.ed. Rio de Janeiro: FEB, 2005. — janeiro de 1863.)

O homem de bem é humano, é bom e benevolente para todo mundo, 

sem distinção de raças nem de crenças, porque vê irmãos em todos os homens. 

(O Evangelho Segundo o Espiritismo, Cap. XVII, item 3, p. 348)

É importante compreender, também, que os textos publicados por Allan 
Kardec na Revista Espírita tinham por fi nalidade submeter à avaliação geral as 



O Que é o Espiritismo132

comunicações recebidas dos espíritos, bem como aferir a correspondência desses 
ensinos com teorias e sistemas de pensamento vigentes à época. Em nota ao capí-
tulo XI, item 43, do livro A Gênese, o Codifi cador explica essa metodologia:

Quando publicamos um artigo sobre ‘a interpretação da doutrina dos anjos de-

caídos’ na Revista Espírita de janeiro de 1862, apresentamos essa teoria como uma 

hipótese, sem outra autoridade que não a de uma opinião pessoal discutível, porque 

então nos faltavam elementos bastante completos para uma afi rmação absoluta. Ex-

pusemo-la a título de ensaio, tendo em vista suscitar o debate da questão, decididos, 

porém, a abandoná-la ou modifi cá-la, se fosse preciso. Presentemente, essa teoria já 

passou pela prova do controle universal; não somente ela foi aceita pela maioria dos 

espíritas como a mais racional e a mais de acordo com a soberana justiça de Deus, 

mas também foi confi rmada pela generalidade das instruções dadas pelos espíritos 

sobre esse assunto. O mesmo ocorrendo com a que diz respeito à origem da raça 

adâmica. (A Gênese, Cap. XI, item 43, Nota.)

Por fi m, urge reconhecer que o escopo principal da Doutrina Espírita reside no 
aperfeiçoamento moral do ser humano, motivo pelo qual as indagações e perquiri-
ções científi cas e/ou fi losófi cas ocupam posição secundária, conquanto importan-
tes, haja vista o seu caráter provisório decorrente do progresso e do aperfeiçoamen-
to geral. Nesse sentido, é justa a advertência do Codifi cador:

É verdade que esta e outras questões se afastam do ponto de vista moral, que 

é a meta essencial do Espiritismo. Eis por que seria um equívoco fazê-las objeto de 

preocupações constantes. Sabemos, aliás, no que respeita ao princípio das coisas, 

que os Espíritos, por não saberem tudo, só dizem o que sabem ou o que pensam 

saber. Mas como há pessoas que poderiam tirar da divergência desses sistemas uma 

indução contra a unidade do Espiritismo, precisamente porque são formulados pelos 

Espíritos, é útil poder comparar as razões pró e contra, no interesse da própria doutri-

na, e apoiar no assentimento da maioria o julgamento que se pode fazer do valor de 

certas comunicações. (Revista Espírita, 1862, p. 38)

Feitas essas considerações, é lícito concluir que na Doutrina Espírita vigora 
o mais absoluto respeito à diversidade humana, cabendo ao Espírita o dever de 
cooperar para o progresso da Humanidade, exercendo a caridade no seu sentido 
mais abrangente (“benevolência para com todos, indulgência para as imperfeições 
dos outros e perdão das ofensas”), tal como a entendia Jesus, nosso Guia e Mode-
lo, sem preconceitos de nenhuma espécie: de cor, etnia, sexo, crença ou condição 
econômica, social ou moral.

A Editora








